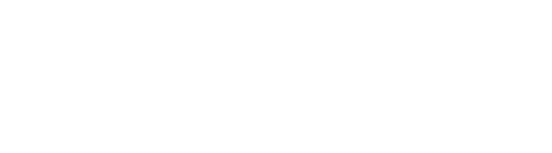
# لِ لَ كُلُ مَن يعتل جاهر لا يُسَمِّكِهم شريح لاللَّم سِبِحانه، ولا كُلُ مِن اللَّم سِبِحانه، ولا مُسْرَة بِهلي منهاج لالنبوة

أهدي هذا الكتاب





ب

#### فهرس الموضوعات

الموضوع الصفحة

فهرس الموضوعات

المقدمة

#### (الفصتل (التهيدي

#### التعريف بالأمن الاقتصادي

المبحث الأول: معنى الأمن الاقتصادي في اللغة

المبحث الثاني: معنى الأمن الاقتصادي في القرآن الكريم

**المبحث الثالث**: معنى الأمن الاقتصادي في الفكر المعاصر

المطلب الأول: الأمن الغذائي

المطلب الثاني: الأمن الصناعي

المطلب الثالث: الأمن العام

المطلب الرابع: الأمن القومي

#### الغصل الأوك

#### مصادر الأمن الاقتصادي

المبحث الأول: المصادر الاقتصادية

المطلب الأول: التنمية الاقتصادية

المطلب الثاني: ارتباط النقود بالذهب والفضة

المطلب الثالث: إباحة المعاملات والتجارة التي يحتاجها الناس

المطلب الرابع: الحث على العمل وتقديم الخدمات

المبحث الثاني: المصادر العسكرية

المفحة الصفحة

المطلب الأول: الغنيمة

المطلب الثاني: الفيء

المطلب الثالث: الجزية

المبحث الثالث: المصادر الاجتماعية

المطلب الأول: الزواج

المطلب الثاني: الإنجاب

المبحث الرابع: المصادر الإدارية

المطلب الأول: اختيار الكفاءات

المطلب الثاني: التخطيط

المطلب الثالث: الإحصاء والإستقراء

المطلب الرابع: الرقابة والمعلومات المرتدة

المطلب الخامس: العدالة

المبحث الخامس: المصادر الروحية

المطلب الأول: الإستغفار

المطلب الثاني: الشكر

المبحث السادس: تصحيح المفاهيم الخاطئة

المطلب الأول: مفهوم أن الرزق بيد الله

**المطلب الثاني**: ضرر البخل والشُّح

المطلب الثالث: خلافة الإنسان على المال دون تملك حقيقى

المطلب الرابع: مناقشة مبدأ الندرة

المطلب الخامس: سبب التفاضل المادي

لالفعتل لالثاني

المحافظة على الأمن الاقتصادي

المفحة الصفحة

المبحث الأول: الوعظ بقصص الأمم السابقة

المبحث الثاني: توثيق المعاملات وضبطها

المطلب الأول: كتابة الدّين

المطلب الثاني: الإشهاد عند التبايع

المطلب الثالث: أخذ الحق والمعاملة بالمثل

المطلب الرابع: تحريم شهادة الزُّور

المطلب الخامس: تحريم كتمان الشهادة

المطلب السادس: تحريم الأيمان الكاذبة والنهى

المطلب السابع: الوصية

المبحث الثالث: اعتماد الخطاب الأخلاقي

المبحث الرابع: إيقاع العقوبة على المخالفين

المبحث الخامس: منع بعض المعاملات

المطلب الأول: الرِّبا

المطلب الثاني: القمار

المطلب الثالث: التصرفات المالية للسّفيه

المطلب الرابع: الرشوة

المطلب الخامس: المعاملات وقت صلاة الجمعة

(الغصل (الثالث

#### مجالات الأمن الاقتصادي

المبحث الأول: مسؤولية الدولة

المطلب الأول: جمع الزكاة وتوزيعها

المطلب الثاني: التوظيف

المطلب الثالث: مصارف الفيء والغنيمة والجزية

٥

المفحة الصفحة

المبحث الثاني: المسئولية الإجتماعية المشتركة

المطلب الأول: محظورات الملكية

المطلب الثاني: محظورات الإنفاق

المطلب الثالث: الترغيب في الإنفاق

المطلب الرابع: أداء الحقوق

المبحث الثالث: نظام الميراث

المبحث الرابع: الكفارات والفداء

المطلب الأول: الكفارات

المطلب الثاني: الفداء

الخاتمة

قائمة المصادر والمراجع

للقرآن الكريم منهج في تحقيق الأمن الاقتصادي، ويعتمـد هـذا المنهج على ثلاثـة محاور.

الحور الأول: هو توفير مصادر الأمن الاقتصادي، والذي يشمل المصادر الاقتصادية من تنمية، وحث على العمل، وضبط لإصدار النقد، وإباحة المعاملات التي يحتاجها الناس، والمصادر العسكرية من غنيمة وفيء وجزية، والإجتماعية من زواج وإنجاب، والإدارية من اختيار الكفاءات والتخطيط والإحصاء والرقابة، والعدل في اتخاذ القرارات، والروحية من شكر واستغفار، كما تشمل تصحيح المفاهيم الخاطئة فيما يخص نوعية ملكية الإنسان للمال، وسبب التفاضل المادي، والمصدر الحقيقي للرزق، والمشكلة الاقتصادية، وما مدى الفائدة من البخل وعدم الإنفاق.

والحور الثاني هو المحافظة على هذا الأمن، وذلك بالوعظ والتذكير بقصص الأمم السابقة، وبتوثيق المعاملات وضبطها، ومنع بعضها لما تسببه من ضرر، وباعتماد الخطاب الأخلاقي والدّعوة إلى حسن التعامل المادّي، كما يلجأ القرآن إلى توقيع العقوبة الحازمة في بعض الحالات.

أما المحور الثالث فهو بيان مجالات الإنفاق والتوزيع، والفئات التي يشملها هذا الإنفاق، وهي -باعتبار الجهة المسئولة عن مباشرة التوزيع- تنقسم إلى قسمين: الأول هو مسئولية الدولة، ويشمل جمع الزكاة وتوزيعها، والتوظيف، ومصارف الغنيمة والفيء والجزية، والثاني هو المسئولية المشتركة بين الدولة والمجتمع، وتشمل عدم فعل محظورات الملكية والإنفاق، والترغيب في الإنفاق، وأداء الحقوق، كما تشمل نظام الميراث، والكفارات والفداء.

#### المقدمة

الحمد لله الذي علم القرآن، وخلق الإنسان علمه البيان، والصلاة والسلام على نبينا محمد القائل: "خيركم من تعلم القرآن وعلمه" (1).

وبعد..

فإن القرآن الكريم هو دستور المسلمين، يستمدون منه القوانين التي تضبط حياتهم وعلاقاتهم، سواء في الأحوال الشخصية أم المعاملات المالية، وكذلك في العلاقات الدولية وأنظمة القضاء والحكم.

وسبب هذه المرجعية في التشريع، أن الله سبحانه وتعالى ارتضى للمسلمين هذا الكتاب المعجز دستوراً لهم ومصدر هداية وتبياناً للأصول وبعض الفروع في كل ما يحتاجونه من تشريع لاستقامة أمرهم، فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْلَكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَئَا لِكُلِّ مَن تشريع لاستقامة أمرهم، فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَئَا لِكُلِّ مَن تشريع لاستقامة أمرهم، فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَئَا لِكُلِّ مَن تشريع لاستقامة أمرهم، فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبْيَئَا لِلْكُلِّ مِن تشريع لاستقامة أمرهم، فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْلُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُواللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلْمُ عَل

والنظام الاقتصادي هو أحد الأنظمة التي جاء بها هذا الكتاب المعجز، فمنه، ومن السّنة النبوية، ومن فهم الفقهاء للقرآن والسنة أطلق الكتاب العنان لأقلامهم لتكتب في هذا الموضوع، سواء الجانب المذهبي النظري، أم الجانب العملي التطبيقي، مؤكدين بذلك قوله تعالى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَابِ مِن شَيِّء ﴾(3).

ومما يثير الإهتمام، ويدعو للغرابة، أن المكتبة الإسلامية – فيما يعلم المؤلف- تخلو من الكتابة التي تحمل مقومات البحث العلمي حول النظام الاقتصادي في القران الكريم، وذلك مع تسليم الجميع بأهمية القرآن في الكشف عن النظام الاقتصادي الإسلامي، فكراً

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري-كتاب فضائل القرآن-حديث رقم (4739)، تصنيف: مصطفى البغا-مؤسسة علوم القرآن-ط3 عـام 1987م.

<sup>(2)</sup> سورة النحل/ 89.

<sup>(3)</sup> سورة الأنعام/ 38.

وتطبيقاً، ومع اعتماد معظم الكتّاب في هذا الجال على القرآن نصاً وتفسيراً، لتوثيـق ودعـم الآراء التي يذهبون إليها، إلا أن أحداً لم يفرد القرآن وحده ببحث مستقل.

وبناءً على ما سبق ، تكمن أهمية هذا البحث ، و يضاف لها عدة أمور ، منها أن أنظمة الحكم في العالم الإسلامي تعاني من أزمة حادة في تحديد هويتها ومصادر التشريع فيها، فهي تعلن في دساتيرها أن الإسلام هو دين الدولة، وأنه مصدر رئيسي للتشريع، إلا أن القوانين المنبثقة عن هذه الدساتير تشهد بعلمانية هذه الأنظمة وفصل الدين عن الدولة في معظم التشريعات، وبصرف النظر عن الأسباب الداعية لذلك، فإن ما يقال ويكتب غير ما يعمل به ويطبق.

وفي الوقت ذاته ، يمتلك العالم الإسلامي – الذي تحكمه هذه الأنظمة – ثروة هائلة من الموارد الاقتصادية، الطبيعية منها والصناعية، فغزارة المياه، وتنوع المحاصيل الزراعية، ووجود النفط، وكثرة الخبرات والكفاءات، والعقول المفكرة، والأيدي العاملة القادرة على العطاء أمر لا يفتقر له العالم الإسلامي، ومع ذلك، فلا حظ له في السبق في مجالات التنمية الاقتصادية، والمبادرة في استغلال الثروات لخدمة البشرية، وتحقيق الرفاهية لشعوبه، بل إنه في الصفوف المتأخرة غالباً، ويعتمد على غيره في الحصول على احتياجاته، مما ينعكس سلباً على ثقله السياسي، وقدرته على الإستقلالية في اتخاذ القرار.

إن إصلاح النظام الاقتصادي إصلاحاً حقيقياً يبدأ من القمة، وذلك بتحديد مصدر التفكير والتشريع تحديداً واضحاً يزيل كل غموض أو لبس، ويفصل بين التشريع الإلهي والتشريع الوضعي، فيضع بذلك حداً للقوانين مجهولة الهوية، فالخطوة الأولى هي الكشف عن النظام الاقتصادي الإسلامي في القرآن والسنة، والخطوة الثانية هي سن القوانين واللوائح والإجراءات المستمدة من هذا النظام.

لذلك، ولأهمية التأصيل الشرعي للاقتصاد الإسلامي، وللكشف عن كنز من كنوز القرآن الكريم ووجهٍ من وجوه إعجازه، تأتى أهمية هذه الحاولة.

هذا ، والكتاب الذي بين أيدينا أصله رسالة علميّة تقدم بها الباحث في عام 1996م لاستكمال متطلبات الحصول على درجة الماجستير في الاقتصاد الإسلامي من كلية

الشريعة – جامعة اليرموك، وقمت بعد ذلك بإجراء بعض التعديلات الطفيفة عليه لتتم طباعته ونشره، وقد شاء الله له أن يرى النور في عام 2009 م بعد ثلاث عشرة سنة من تأليفه، وهو جهد المقلّ، أتقدم به خدمة لكتاب الله وكشفاً عن وجه من وجوه إعجازه، فإن أصبت فالفضل لله وحده، وإن لم أصب فعذري أنني اجتهدت، وأرجو أن لا أ حرم ثواب المجتهد.

أساله تعالى أن يقيل العثرات، وأن يعفو عن الزلات، وأن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

د. معن خالد القضاة هيوستن- الولايات المتحدة - 27 - 2 - 2009

# (الفصل (التهيري) التعريف بالأمن الاقتصادي

من المفيد وقبل الخوض في صلب الموضوع تحديد معنى هذا المصطلح، وسيتم ذلك من خلال مباحث ثلاثةٍ في اللغة العربية، في القرآن الكريم، وفي الفكر المعاصر.

#### (المبعث (الأول

### معنى الأمن الاقتصادي في اللغة

الأمن: ضد الخوف<sup>(1)</sup>، يقال: أمن أمنا أي اطمأن ولم يخف فهو آمن، وأمن البلد أي اطمأن فيه أهله، وأمن فلاناً على كذا: وثق به واطمأن إليه، أو جعله أميناً عليه <sup>(2)</sup>، ومنه: الأمانة وهي ضد الخيانة<sup>(3)</sup>.

وأما الاقتصاد، فهو من القصد والإستقامة، والإستقامة ضد الإفراط<sup>(4)</sup> فيقال: قصد في الأمر: توسط فلم يفرط ولم يفرط، وقصد في الحكم: عَدَلَ ولم يمل ناحية، وقصد في النفقة: لم يُسرف ولم يقتر، وقصد في مشيه: اعتدل فيه.

والاقتصاد علم يبحث في الظواهر الخاصة بالإنتاج والتوزيع (5).

وعلى ذلك، وبعد دمج مصطلح الأمن مع الاقتصاد، يُمكن الخروج بالتعريف التالي:

<sup>(1)</sup> مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي-القاموس الحيط، ج4، ص 199 (فصل الهمزة، باب النون)، طبعة القاهرة، عام 1301هـ.

<sup>2)</sup> إبراهيم أنيس وآخرون-المعجم الوسيط، ج1، ص 28، مادة (أمن)، مطبعة مصر، عام 1960م.

<sup>(3)</sup> جمال الدين بن منظور الإفريقي-لسان العرب- مجلد 13، ص 21، وما بعدها، مادة (أمن)، دار صادر، بـيروت، عـام 1955.

<sup>(4)</sup> القاموس الحيط، ج1، ص 327، (فصل القاف، باب الدال)، وأيضاً: لسان العرب، ج3، ص 353، وما بعدها، مادة (قصد).

<sup>(5)</sup> المعجم الوسيط، ج2، ص 738.

الأمن الاقتصادي: هو النّقة في إمكانية الإنتاج والتوزيع بطريقة عادلة وبدون ومعوقات.

ولتوضيح التعريف، فإن حسن الإنتاج، وإعطاء الأولوية لما يحتاجه المجتمع حاجة حقيقية، وبمواصفات جيدة، والإستغلال الأمثل للموارد الاقتصادية، وعدم احتكار الإنتاج بيد فئة محدودة غير مؤهلة، وحسن التوزيع، وحصول كل فرد على متطلباته الدستورية الضرورية والحاجية والتحسينية، وعدم حصول البعض على أكثر من احتياجاتهم بطرق غير مشروعة، وعدم التبعية الاقتصادية للغير، وتوافر أدوات التنمية الاقتصادية من مادية وبشرية، كل ذلك هو المقصود بالأمن الاقتصادي.

# المبحث (الثاني

#### معنى الأمن الاقتصادي في القرآن الكريم

وردت كلمة (الأمن) ومشتقاتها في القرآن الكريم، وبنفس المعنى اللغوي السابق في سبعين موضعاً تحديداً (1) كلها تعنى الطمأنينة وعدم الخوف، والثقة.

وفيما يلي عرض لبعض الأمثلة:

أولاً: قوله تعالى: ﴿ وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ ﴾ (2) أي من الرهبة والجزع الذي أصاب أهل مكة من أصحاب الفيل الذي أرادوا هدم الكعبة، وقيل آمنهم من خوف التخطف من بلدهم (3) أو من خوف التعرض بالسلب والنهب لقوافلهم التجارية، فهم آمنون في حلّهم وترحالهم (4).

ثانياً: قول عنالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓاْ إِيمَنَهُم بِظُلَم ٍ أُولَتِ لِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهُ تَدُونَ ﴾ (5) فالأمن في هذه الآية، والتي قبلها مباشرة: ﴿ فَأَى الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِٱلْأَمْنِ اللهِ وَهُم مُّهُ تَعْلَمُونَ ﴾، يعني الطمأنينة إلى عدم وقوع عذاب الله وسخطه بسبب الكفر (6).

<sup>1)</sup> محمد فؤاد عبد الباقي- المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، ص 81-93، مطبعة مناهل العرفان بيروت.

<sup>(2)</sup> سورة قريش/ 4.

<sup>(3)</sup> أبو القاسم الزمخشري الخوارزمي- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيـون الأقاويـل في وجـوه التأويـل، ج 4، ص 288، مجهول دار الطباعة، ط1، 1983.

عمد بن علي الشوكاني-فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، ج5، ص 499، طبعة دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت.

وأيضاً: سيد قطب-في ظلال القرآن، ج 30، ص 677، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط7.

<sup>(5)</sup> سورة الأنعام/ 82.

<sup>(6)</sup> انظر من المراجع السابقة: الكشاف، الجملد الثاني، ص 32-33، وفتح القدير، ج2، ص 135، والظلال، ج7، ص 294.

ثالثاً: قول على: ﴿ رَبِّ آجْعَلْ هَلْذَا بَلَدًا ءَامِنًا ﴾(1)، أي من الترويع والفتنة والإيذاء (2).

وأما كلمة (الاقتصاد)، فلم ترد نصاً في القرآن، إلا أن أصل الكلمة الثلاثي (قصد)، وردت بعض مشتقاته في ستة مواضيع (3)، لها معان متباينة هي:

أُولاً: الإيمان (4): في قوله تعالى: ﴿ مِّنَّهُمْ أُمَّةٌ مُّقَتَصِدَةً ۗ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ سَآءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾ (5).

ثانياً: التوسط والإعتدال (6). في قوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لَآتَبَعُوكَ ﴾ (7) وفي قوله تعالى: ﴿ وَٱقْصِدُ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ (8)، فالقصد هنا هو التوسط والإعتدال.

ثالثاً: الوفاء بالعهد<sup>(9)</sup>، في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا خَجَّنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ فَمِنَّهُم مُّقْتَصِدُ ﴾<sup>(10)</sup>، وقيل: إن المقصود هو عدم الوفاء بالعهد<sup>(11)</sup>.

رابعاً: الهداية للصواب (12). في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ قَصْدُ ٱلسَّبِيلِ وَمِنْهَا جَآبِرٌ ﴾ (13).

<sup>(1)</sup> سورة البقرة/ 126.

<sup>(2)</sup> انظر من المراجع السابقة: الكشاف، ج1، ص 92، وفتح القدير، ج1، ص 141، والظلال، ج1، ص 154-155.

<sup>(3)</sup> المعجم المفهرس-مرجع سابق، ص 545، مادة (ق ص د).

<sup>· · ·</sup> نتح القدير، ج2، ص 58، والكشاف، ج1، ص 630.

<sup>(5)</sup> سورة المائدة/ 66.

<sup>(6)</sup> فتح القدير، ج2، ص 363، والكشاف، ج2، ص 191.

<sup>(7)</sup> سورة التوبة/ 42.

<sup>8)</sup> سورة لقمان/ 19.

<sup>(9)</sup> فتح القدير، ج4، ص 245.

<sup>(10)</sup> سورة لقمان/ 32.

<sup>(11)</sup> الكشاف، ج3، ص 237.

<sup>(12)</sup> فتح القدير، ج3، ص 149، والكشاف، ج2، ص 402-403.

<sup>(13)</sup> سورة النحل/ 9.

خامساً: التقصير في الطاعة (1)؛ في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أُوْرَثْنَا ٱلْكِتَنبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِٱلْخَيْرَاتِ) (2).

وإذا كانت كلمة الاقتصاد لم ترد بالمعنى اللغوي السابق، فمن بـاب أولى لا يكـون لمصطلح (الأمن الاقتصادي) ذكر أيضاً.

إلا أن القرآن ذكر جزءاً من هذا المصطلح حين ركز على أهمية التوزيع وتأمين حصول الفرد على حاجاته، أو منع وصول حصول الفرد على حاجاته، أو منع وصول حاجاته إليه، نوعاً من الإختلال وعدم التوازن، عقاباً كان ذلك أم ابتلاء.

أما تأمين حصول الفرد على حاجاته، فيظهر في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﷺ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَضْحَىٰ ﴾(3).

ومن الآية الكريمة يظهر أن (الشبع والري والكسوة والكِن (4)، هي الأقطاب التي يدور عليها كفاف الإنسان) (5). (ولا ريب أن أصول المتاعب في الدنيا هي تحصيل الشبع والري والكسوة والكِن، وما عدا هذه ففضلات يمكن البقاء دونها) (6) كما أن في الآية دلالة بإشارة النص، إلى أن الأمن الاقتصادي مشكلة وجدت منذ خلق آدم المن الإنسان بفطرته على لتحصيل احتياجاته.

وأمّا اختلال التوازن بفقدان هذه الإحتياجات، فيظهر في قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُّطْمَبِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ

فتح القدير، ج4، ص 349، والكشاف، ج3، ص 309.

<sup>(2)</sup> سورة فاطر/ 32.

<sup>(3)</sup> سورة طه/ 118–119.

<sup>(4)</sup> الكِن بالكسرة: وقاء كل شيء وستره، كالبيت ونحوه، انظر: القاموس الحيط، ج4، ص 365-366.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> الكشاف، الجلد الثاني، ص 556.

<sup>(6)</sup> فتح القدير، ج3، ص 389-340، وانظر أيضاً: الظلال، ج 16، ص 2354.

فَأَذَ قَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ (1)، فالجوع والخوف -بعبارة النص - مناقضان للأمن والطمأنينة، ومسببان للإزعاج والقلق (2)، ووجودهما مدعاة لمحاربتهما، والرجوع ثانية إلى حالة الأمن.

ولئن كان القرآن قد خلا من مصطلح الأمن الاقتصادي فإن ذلك لا يعني بالضرورة عدم وجود منهج لتحقيقه، بل إن الكشف عن هذا المنهج، هو ما يحاول هذا الكتاب الوصول إليه.

(1) سورة النحل/ 112.

<sup>(2)</sup> الكشاف، الجلد الثاني، ص 431، وفتح القدير، ج3، ص 199، والظلال، ج14، ص 2199.

#### (المبعث (الثالث

#### معنى الأمن الاقتصادي في الفكر المعاصر

لم تخرج كلمة الأمن في الفكر المعاصر عن معناهـا اللغـوي، وهـو الطمأنينـة وعـدم الخوف. وكذلك كلمة الاقتصاد، تتفق مع المفهوم العام والمفهوم الخاص للكلمة في اللغة.

فالتوسط وعدم الإفراط والتفريط -وهو المفهوم العام- معنى لا ينفيه علماء الاقتصاد، وبحث الظواهر الخاصة بالإنتاج والتوزيع -وهو المفهوم الخاص- هو ما نص عليه علماء الاقتصاد وعلى المعانى القريبة منه.

فالاقتصاد عندهم، هو "علم قوانين النشاط الاقتصادي الإجتماعي، وفي ظل هذا التعريف، فعلم الاقتصاد يتناول بصورة خاصة قوانين الإنتاج والاستهلاك الإجتماعية، لذا يركز هذا العلم على تلك القوانين الإجتماعية التي تعنى بالإنتاج وتوزيعه على جمهور المستهلكين لإشباع حاجاتهم الفردية والاجتماعية (1).

كما أنه العلم الذي يدرس السلوك الإنساني الصادر عن العلاقة بين الغايات المتعددة والوسائل المحدودة التي لها استعمالات متعددة (2).

ويمكن تعريفه أيضاً بأنه: العلم الذي يدرس ظاهرة الندرة النسبية؛ أي العلاقات بين الحاجات المتعددة والموارد المحدودة، وما ينشأ عنها من علاقات اجتماعية (3).

وعلى ذلك فليس في الفكر المعاصر ما يُضاف إلى مفهوم هذا المصطلح وهو الثقة في إمكانية الإنتاج والتوزيع بطريقة عادلة وبدون معوقات.

<sup>(1)</sup> حميد القيسى-مبادئ الاقتصاد السياسي، ص 7، مطبعة جامعة بغداد، طبعة عام 1974.

<sup>(2)</sup> رفعت الحجوب-الاقتصاد السياسي، ص 22، دار النهضة العربية، طبعة عام 1973.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق، ص 23، وانظر أيضاً: صبحي تادرس وآخرون- مقدمة في علم الاقتصاد، مقدمة الكتاب حتى ص 7، دار الجامعات المصرية، طبعة عام 1978.

إلا أن هذا المصطلح لا يستعمل بنفس الدرجة التي تُستعمل فيها مصطلحات أخرى والتي تعتبر من فروعه وجزئياته، وليس من مرادفاته، ويمكن عرضها بإيجاز كما يلي:

#### (المطلب (الأول

#### الأمن الغذائي

ويقصد به "تأمين حصول أفراد المجتمع على ما يلزم لغذائهم من احتياجات غذائية أساسية يحددها علم التغذية من المواد النباتية والحيوانية أو كليهما، مع ضمان توفير حد أدنى من تلك الاحتياجات بالكم والكيف الضروريين لاستمرار حياة هؤلاء الأفراد في حدود دخولهم المتاحة (1).

ويميّز البعض بين نوعين من هذا الأمن، أحدهما قصير المدى، وهـو القيـام بتحـزين المنتجات الغذائية والإبقاء على احتياطي بنسبة معينة، والآخر طويل المدى وهو زيادة الإنتاج المحلي، وتنمية القدرات الغذائية (2).

<sup>(1)</sup> عادل حشيش -مشكلة الدعم السلعي والأمن الغذائي في مصر، ص 33 وما بعدها، طبعة دار الجامعات المصرية-الإسكندرية.

<sup>(2)</sup> انظر كلاً من: حمد الكساسبة-الأمن الغذائي وسياسته الاقتصادية في الأردن، ص 11، طبعة البنك المركزي الأردني، وانظر أيضاً: محمد سمير مصطفى –مقال في مجلة الأمن الغذائي، ص 35، وما بعدها، المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت، ط1.

## المطلب (الثاني

#### الأمن الصناعي

وهو تـوفير الـصناعة اللازمـة -محليـاً أو خارجيـاً- لإنتـاج الـسلع المرغـوب فيهـا وبالكميات اللازمة من هذه المنتجات، مع محاولة تخفيض تكاليف الإنتاج ما أمكن (1).

#### (المطلس (الثالث

#### الأمن العام

إن توفير الأمن والطمأنينة على النفس والمال والعرض، هي المهمة الأولى لرجل الأمن، فواجبه أن يمنع الجريمة قبل وقوعها، وإذا وقعت الجريمة فعليه أن يلاحق مرتكبيها ويسلمهم ليد العدالة<sup>(2)</sup>.

إلا أن تطور فلسفة الأمن العام، أدى إلى زيادة أعباء رجال الأمن، فبالإضافة للبُعـد التقليدي السابق ذكره، هناك البعد الإجتماعي، حيث يعمل رجال الأمن على المحافظة على أخلاق وقيم المجتمع.

وكذلك البعد الإنساني والمشاركة في الخدمات العامة، مما يقلل من معاناة الجمهور، وأخيراً البعد الحضاري، حيث أن استقرار المجتمع وأمنه سبب لانطلاق فعالياته الأخرى الحضارية (3).

<sup>(1)</sup> أبو القاسم الشيخ- نظم الإدارة الهندسية والأمن الصناعي، ص 19، طبعة جامعة التحدي، ليبيا، ط1.

عبد الهادي المجالي-نحو مؤسسة أمن عصرية - ص 20-22، طبعة مؤسسة الخدمات العربية -عمان.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق، ص 54، وما بعدها –نقل بتصرف–.

### المطلب الرابع

#### الأمن القومي

يقوم الأمن القومي بنفس المهام -تقريباً - التي يقوم بها الأمن العام؛ إلا أن الأمن العام يقوم بها داخلياً، بينما الأمن القومي يقوم بها خارجياً، فيضمن الطمأنينة والأمان في علاقة الدولة مع غيرها.

و يمكن تعريفه بأنه "تلك المجموعة من القواعد الحركية التي يجب على الدولة أن تحافظ على احترامها، وأن تفرض على الدول المتعاملة معها مراعاتها لتستطيع أن تضمن لنفسها نوعاً من الحماية الذاتية الوقائية الإقليمية (1).

وبجمع الفروع السابقة وتوافرها جميعاً، يتحقق ما يسمى الأمن الاقتصادي، فتوافر الغذاء –إنتاجاً وتوزيعاً– وتأمين الصناعة التي تُعتبر قرينة النمو الاقتصادي، وضمان الأمن والحماية –داخلياً وخارجياً– لبقاء واستمرار قيام الاقتصاد بمهماته، هو ما يعنيه الفكر المعاصر بمفهوم الأمن الاقتصادي<sup>(2)</sup>.

وبالنظر والتدقيق في المباحث الثلاثة السابقة، يمكن استخلاص عدد من النتائج كما يلي:

أولاً: اللغة العربية تتسّع في تعريف الأمن الاقتصادي، لتشمل الإنتاج وأساليبه والتوزيع وضوابطه معاً.

<sup>1)</sup> حامد ربيع-نظرية الأمن القومي العربي، ص 37-38، طبعة دار الموقف العربي.

<sup>(2)</sup> من المواضع التي أستخدم فيها مصطلح (الأمن الاقتصادي) كلاً من:-

أ. حسّان عبد الله – الأمن القومي الصهيوني – ص 130، مقال في مجلة الباحث، العدد السادس من السنة الرابعة،
 عام 1982م.

ب. مجلة الاقتصاد الإسلامي، العدد (143)، عام 1993م، ص 33.

مع ملاحظة أن من الاقتصاديين من يعتبر الأمن الاقتصادي جزءاً من الأمن القومي وليس العكس.

ثانياً: القرآن الكريم يهتمُّ بالتوزيع وضوابطه، ويعتبر عملية الإنتاج وأساليبها علماً يخضع للتجربة والقياس، والصواب والخطأ.

ثالثاً: الفكر المعاصر في تعريفه للأمن الاقتصادي، يهتم بالإنتاج والتوزيع معاً، إلا أن ارتباطه بالإنسان وفكره المجرد يجعله معرضاً للصواب والخطأ، ويتَّضح ذلك في تضارب بعض النظريات وإلغاء بعضها، كما أن الفكر المعاصر غالباً ما يصف الواقع ويُفسره، أكثر من كونه إصلاحاً وتغييراً للواقع.

رابعاً: عدم بيان القرآن لكيفية الإنتاج لا يعني عدم اهتمامه بـضوابط هـذا الإنتاج وكيفية حيازة المنتجات أو الثروة إجمالاً، فالقرآن قد عالج الموضوع بتشريع أحكام للأنشطة الإنتاجية، ووضع شروطاً لذلك.

والنتائج الأربعة السابقة تؤدي إلى القول بأن القرآن الكريم فيه (نظام اقتصادي) يعالج الملكية والتوزيع، وليس فيه (علم اقتصاد) يهتم بالإنتاج (1).

ولأن الفصول التالية ستسير على أساس هذا التمييز بين العلم والنظام، فلا بـد مـن توضيح الفارق بينهما.

كل من العلم والنظام يبحث موضوع الثروة ويعالجه، إلا أن العلم ينظر في مادة الثروة وكيفية إنتاجها، بينما ينظر النظام في كيفية حيازة الثروة وكيفية الإنتفاع بها.

ومصدر معرفة ضوابط الحيازة والإنتفاع والتوزيع هو الشرع، ومصدر معرفة ضوابط الإنتاج ووسائله وتقنياته هو العقل<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> ذهب إلى أن الاقتصاد الإسلامي ليس علماً، وإنما هو نظام كلاً من:

<sup>.</sup> محمد باقر الصدر-اقتصادنا- ص 290-291، دار الفكر، بيروت، ط 6.

ب. تقي الدين النبهاني-النظام الاقتصادي في الإسلام- ص 47، طبعة بيروت، مجهول دار الطباعة ورقم الطبعة.

ج. عيسى عبنده، الاقتصاد الإسلامي مدخل ومنهاج- ص 79-86، دار الإعتصام، القاهرة، ط1.

د. محمود الخالدي- مفهوم الاقتصاد في الإسلام، ص 74، مكتبة الرسالة الحديثة، ط1، عام 1986م.

<sup>(2)</sup> مفهوم الاقتصاد في الإسلام – المرجع السابق- ص 67 وما بعدها.

# (الفصل (الأول مصادر الأمن الاقتصادي

#### (الفعيل (الأول

#### مصادر الأمن الاقتصادي

يعتمد القرآن الكريم في تحقيق الأمن الاقتصادي على ثلاثة محاور، أولها توفير مصادر الأمن الاقتصادي، وثانيها المحافظة على هذا الأمن، وثالثها وهو مجالاته أو ما يسمى بالتوزيع.

ومصادر الأمن الاقتصادي في القرآن، وفي الاقتصاد الإسلامي -عموماً- تختلف عن نظيراتها في الاقتصاد الوضعي، وذلك لانبثاقها عن العقيدة الإسلامية، والتي تغاير العقائد الأخرى في نظرتها للاقتصاد وتداول الثروة ومصادر تحقيق الأمن الاقتصادي، فبعض المصادر لا يفهمها المسلم -حتى وإن تخصص في علم الاقتصاد- إلا إذا اقترنت بالدليل الشرعي. وتفصيل هذه المصادر يتضح في المباحث التالية:

#### (لمبعث (الأول

#### المصادرالاقتصادية

وصل الفصل التمهيدي إلى حقيقة مفادها أن القرآن فيه نظام اقتصادي يعالج الملكية والتوزيع، ويعتبر الإنتاج وأساليبه وفنونه علماً بشرياً.

وبسط القول في المصادر الاقتصادية، يستدعي التعرّض لقواعد وأسس، تدخل ضمن علم الاقتصاد الذي لا يتبناه القرآن، فإذا علمنا أن هذه القواعد قد استخرجت من القرآن نفسه، فإن هناك تعارضاً يحتاج إلى إيضاح.

والحقيقة، أن القرآن قد تكفل بإيضاح هذا التعارض، وذلك في قول على: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصْصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَكُ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾(1).

فما جاء به القرآن -باستثناء آیات الأحكام- هو للعبرة والإتعاظ، ولتقریر الحقائق، ولتعلیم القواعد والدروس ولتصحیح العقیدة، إذ لیس فی القرآن عبث، وإذا كانت قصص الأمم السابقة فیها علم اقتصاد أو اجتماع، أو علم نفس، فإن ذلك ﴿ هُدًى وَرَحْمُةً لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾.

والقول بالعبرة وأخذ الدروس لا يتنافى مع اعتماد القرآن للنظام دون العلم، فالنظام تشريع يدخل ضمن الأحكام التكليفية الخمسة<sup>(2)</sup>، بينما العلم وإن كان -مباحاً فهو جهد بشري، قد يصيب وقد يخطئ <sup>(3)</sup>، ويغلب عليه وصف الواقع وتبريره أكثر من كونه إصلاحاً للواقع، والمطالب التالية توضح المقصود.

<sup>(1)</sup> سورة يوسف/ 111.

<sup>(2)</sup> يراجع في ذلك مبحث الدلالات في علم أصول الفقه، لمعرفة كيفية التمييز بين التشريع وغيره، وكذلك إلى موضوع: شرع من قبلنا في مبحث مصادر التشريع.

<sup>(3)</sup> سيتم التصريح بالحكم الشرعي، حتى لا يختلط التشريع بالعلم.

#### (المطلب (الأول

#### التنمية الاقتصادية

لهذا المصطلح الاقتصادي تعريفات كثيرة، إلا أن أوسعها وأشملها هو أن التنمية الاقتصادية عبارة عن عملية يزداد فيها الدخل القومي الحقيقي لمجتمع معين، خلال فترة زمنية طويلة (1).

فكل ما من شأنه زيادة الدخل القومي، سواء أكان من العناصر المادية أم الإدارية أم البشرية والأيدي العاملة، فهو تنمية اقتصادية.

كما أن التغيرات الإيجابية التي تحدث في النواحي الإجتماعية والسياسية والثقافية تعتبر تنمية تنعكس على التنمية الاقتصادية، نظراً لتداخل العلاقة بين أنواع التنمية وتشابكها.

وللتنمية الاقتصادية في القرآن مفهوم مشابه هو (العمارة) والذي ورد في قوله تعالى: [هُو أَنشَأَكُم مِّنَ ٱلْأَرْض وَٱسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ] (2).

ولقد كان لقصة يوسف الطيخ النصيب الأوفى في شرح سياسات التنمية الاقتصادية، وتسليط الضوء على أنواعها وأساليبها، كما أن في القصة ما يدل على نجاح هذه السياسات، وتحقيق الأهداف المرجوة منها، وهي تلافي الأزمة الاقتصادية والنقص الحاد في المنتجات الزراعية وما قد يترتب عليه من سوء توزيع الناتج القومي، حيث تستأثر فئة قليلة غالباً بالحصول على احتياجاتها من المواد الغذائية، بينما تتنافس الغالبية العظمى على توفير حد الكفاف.

وسياسات التنمية التي اتبعها يوسف الطيخ يُمكن عرضها كما يلى:

<sup>(1)</sup> وديع شرايحه- دراسات في التنمية الاقتصادية، ص 55، طبعة دار كتابكم، عام 1987.

<sup>(2)</sup> سورة / 61

#### الفرع الأول: التنمية الزراعية

وتشمل الإمتداد الأفقي بزيادة مساحة الأراضي المزروعة، والإمتداد الرأسي بزيادة إنتاج وحدة المساحة الزراعية، وقد أكدت خبرات الدول المتقدمة أن النمو في القطاعات غير الزراعية كان مسبوقاً بزيادة كبيرة في الإنتاج الزراعي (1).

أما عن السياسة المتبعة، فإن كلمة (تزرعون) خبر في معنى الأمر (2)، لأن مصر كانت مشهورة بالزراعة والتخصص فيها، والجديد في الموضوع هو الحث على زيادة الإنتاج، وذلك بالتوسع الأفقي والرأسي وتحسين وسائل وتكنولوجيا الإنتاج، كما أن في هذه السياسة تعبئة للشعب المصري كله ليعمل على مواجهة الأزمة القادمة وتجنيد الطاقات، وزيادة نسبة تشغيل طاقة كل فرد (3).

ومما يدل على نجاح هذه السياسة، وصول مصر إلى مرحلة تصدير الغذاء وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِم ﴾ (4) ، عند الحديث عن محاولة يوسف إرجاع أخيه، ولا يتصور أن تقوم الدولة بالتصدير على نطاق واسع، ومراعاة دقة الحساب، وإكرام الوافدين إليها، والذي يتضح من قول يوسف: ﴿ أَلَا تَرَوّرَ لَ أَنِّي أُوفِي ٱلْكَيْلُ وَأَنا خَير المُنزِلِينَ ﴾ (5) ، لا يتصور هذا كله، قبل أن تصل الدولة إلى مرحلة الإكتفاء الذاتي، وتأمين الإحتياطي لمواجهة الظروف الطارئة.

<sup>1)</sup> سالم النجفي ومحمد القرشي- مقدمة في اقتصاد التنمية، ص 135، نقـل بتـصرف -طبعـة مديريـة دار الكتـب للطباعـة والنشر، الموصل-العراق، عام 1989.

<sup>(2)</sup> الكشاف: الجلد الثاني، ص 325.

<sup>(3)</sup> أحمد نوفل - سورة يوسف: دراسة تحليلية، ص 409، دار الفرقان - عمان، ط1، عام 1989.

<sup>(4)</sup> سورة يوسف/ 70.

<sup>(5)</sup> سورة يوسف/ 59.

#### الفرع الثاني: التخزين والادخار

يرتبط الإدخار مع الإنتاج بشكل دائم في الظروف الإعتيادية، وذلك تحسباً لأي خلل يؤدي إلى نقص الإنتاج، أما في حالات توقع هذا النقص، فإن الحاجة إلى الإدخار تزداد، سواء الإدخار العائلي، أو مدخرات قطاع الأعمال أو الإدخار الحكومي(1).

وقد دعا يوسف النص الله لا الإدخار بقوله: ﴿ فَمَا حَصَدتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنَبُلِهِ ٓ ﴾ (2).

أي مع مراعاة أسس وقواعد التخزين التي تتلافى أكبر قدر ممكن من الخسائر وتلف المدخرات.

كما دعا إلى إعادة استثمار المدخرات بقوله: ﴿ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا تُحْصِنُونَ ﴾ (أ) وذلك بغية إعادة زراعة الحبوب، بعد انتهاء سنوات القحط، ويستلزم الإحتفاظ بالحبوب لسنوات عديدة مزيداً من الرعاية والإهتمام، لذلك اختلف التعبير في المرة الثانية ﴿ تُحَصِنُونَ ﴾، عنه في المرة الأولى ﴿ فَذَرُوهُ فِي سُلَابُهِمَ ﴾.

#### الفرع الثالث: ترشيد الاستهلاك

يرتبط الاستهلاك بظروف المجتمع وإمكاناته الاقتصادية، فما يعتبر استهلاكاً رشيداً في دولة ما، قد لا يعتبر كذلك في دول أخرى.

والترشيد يعني التوسط والإعتدال، بعيداً عن الإفراط والتفريط، وتزداد أهمية ترشيد الاستهلاك في فترات الكساد وقلة الموارد الاقتصادية.

<sup>(1)</sup> محمد عبد المنعم عفر، التنمية والتخطيط وتقـويم المـشروعات في الاقتـصاد الإسـلامي، ص 157، دار الوفـاء للطباعـة والنشر، المنصورة، ط1، عام 1992.

<sup>(2)</sup> سورة يوسف/ 47.

<sup>(3)</sup> سورة يوسف/ 48.

ولذلك، دعا يوسف السلام المسلام المسلام المسلام المسلام المسلام الماكول أقل من المستهلاك بحيث يكون المأكول أقل من المدخر (1)، فقال: ﴿ فَمَا حَصَدتُم فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِم ٓ ) (2)، ويؤدي اتباع هذه السياسة –على مستوى الدولة والأفراد معاً – إلى دعم القدرة الاقتصادية والأفراد معاً – إلى دعم القدرة الاقتصادية للمجتمع، والاستفادة من الموارد المتاحة، وحسن استغلالها، وبالتالي إلى زيادة التكوين الرأسمالي (3).

#### الفرع الرابع: تقديم المصلحة العامة

إن كل ما يؤدي إلى زيادة الدخل القومي، يعتبر تنمية اقتصادية، وعلى ذلك، فإن القيم الإنسانية والأخلاق ونكران الذات، تدخل في هذا المفهوم.

وقصة يوسف، وسياسته في التنمية الاقتصادية -تحديداً- شملت هذه القيم، ويبدو ذلك في عدة مواقف هي:

أولاً: مبادرته الفورية إلى تأويل الرؤيا، قبل أن يعرف مصدرها، وذلك لعلمه -بوحي من الله- أنها تتعلق بالمصلحة العامة، وأن الإمتناع عن التأويل فيه ضرر بالغ بالمجموع العام، ومع أنه كان في السجن ظلماً وعدواناً، وكان بإمكانه أن يساوم على خروجه مقابل التأويل، إلا أنه لم يفعل، لأن أخلاق النبوة تأبى ذلك<sup>(4)</sup>.

ثانياً: عدم الإكتفاء بالتعريف بالمشكلة وشرح أبعادها، وإنما رافق ذلك وصف العلاج والتدابير اللازمة للخروج من الأزمة، ﴿ فَمَا حَصَدتُهُمْ فَذَرُوهُ فِي سُلْبُلُهِمَ ﴾.

<sup>1)</sup> عبد الحميد محمود طهماز، الوحى والنبوة والعلم في سورة يوسف، ص 72، دار القلم، دمشق، ط1، عام 1990.

<sup>(2)</sup> سورة يوسف/ 47.

<sup>(3)</sup> التنمية والتخطيط -مرجع سابق- ص 159، نقل بتصرف.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> عبد الله العلمي-مؤتمر تفسير سورة يوسف، الجلد الثاني، ص 219، دار الفكر، بيروت، ط2، عام 1970.

ثالثاً: الإهتمام بالتفاؤل والروح المعنوية العالية، فمع أن رؤيا الملك ليس فيها ما يدل على العام الخامس عشر وما سيحدث فيه (1)، إلا أن يوسف قال: ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾(2).

# لا فمطلب لالثاني

#### ارتباط النقود بالذهب والفضة

النقود هي مستودع القيمة (4)، أو هي كل ما يلقى قبولاً عاماً لدى الأفراد في تسديد الديون والإلتزامات أو مقابل ما يقدمون من سلع وخدمات (5).

وتكمن أهمية النقود في اعتبارها مقياس للثمن، ووسيلة للتبادل، ومخزناً للقيم (6).

<sup>(1)</sup> حسن محمد باجوده، الوحدة الموضوعية في سورة يوسف التي ، ص 418 وما بعدها، طبعة دار الكتب الحديثة، القاهرة.

<sup>(2)</sup> سورة يوسف/ 49،

<sup>(3)</sup> سورة يوسف، 47-49 وانظر تفسير الآيات الكريمة في كل من:

فتح القدير، ج3، ص 31-32، والكشاف، المجلد الثاني، ص 325، والظلال، ج12، ص 244-245.

<sup>(4)</sup> عرفات التهامي إبراهيم – النقود والبنوك، ص 23، مكتبة النصر-طبعة جامعة القاهرة، عام 1991.

<sup>(5)</sup> محمود محمد شريف-الاقتصاد في النقود والبنوك، ص 21، نقل بتصرف -طبعة دار المطبوعات الجديدة، عـام 1970-71م.

<sup>(6)</sup> النقود والبنوك -مرجع سابق- ص 12.

والنقود الورقية التي تستعمل، لا تخلو -من حيث ارتباطها بالـذهب والفـضة- مـن أحوال ثلاثة (1).

النقود النائبة: وهي القابلة للإستبدال بالكامل أو الفضة أو كليهما، أو بعملة أجنبية قابلة للإستبدال بالذهب أو الفضة.

النقود الوثيقة: هي التي يمكن استبدال جزء منها بالذهب أو الفضة.

النقود الإلزامية: وهي غير القابلة للإستبدال بالذهب ولا بالفضة

وقد اعتمد القرآن الكريم الذهب والفضة نقداً ترتبط به الأحكام السرعية كالزكاة والربا، والدّية، وأحكام الصرف، وحد السرقة، والكنز، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكْنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَّةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرَهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (2).

وقد ساهم الفكر الاقتصادي في إيضاح مدى أهمية ارتباط النقود بالذهب والفضة، واعتماد النقود النائبة، وما يؤدي إليه إتباع هذه السياسة من نتائج إيجابية، أهمها -على الإطلاق- منع حدوث التضخم الذي يعتبر حلقة رئيسية في سلسلة الاختلال الاقتصادي.

### ويمكن عرض هذه الأهمية كما يلي:

**أولاً**: أن استخدام الذهب كقاعدة نقدية بما له من قيمة ذاتية كسلعة ذات استعمال غير نقدي، يدعم ثقة الجمهور في النظام النقدي.

ثانياً: أن التشغيل التلقائي لنظام الذهب يضع قيداً آلياً مباشراً على كمية النقد المصدر، بدلاً من ترك عملية الإصدار بدون أي قيد.

ثالثاً: أن استخدام قاعدة الذهب يحقق الاستقرار النسبي للمستوى العام للأسعار في المدة الطويلة (3).

رابعاً: استقرار أسعار الصرف بين العملات الذهبية (4).

(3) النقود والبنوك – مرجع سابق – ص 42.

<sup>(1)</sup> الاقتصاد في النقود والبنوك – مرجع سابق- ص 16، 17.

<sup>(2)</sup> سورة التوبة / 34.

<sup>(4)</sup> محمد سلطان أبو على – محاضرات في اقتصاديات النقود والبنوك، ص 93، طبعة دار الجامعات المصرية، عام 1972م.

وبالمقابل، فإن حالات الحروب وعدم الاستقرار السياسي، تؤدي إلى تباين واضح في توزيع الذهب، والذي يترتب عليه أن الدولة ذات النصيب الأقل من الذهب ستنخفض فيها الأسعار نتيجة لنقص كمية النقود، مما يؤدي إلى زيادة نصيبها من التصدير والتجارة الخارجية، ويدفع ذلك بقية الدول إلى منافستها وتخفيض الأسعار، مما ينتج عنه عدم الاستقرار في الأسعار (1).

ويلاحظ أن الإنتقاد السابق، ناتج عن النظام السياسي الذي يتبنى قاعدة الـذهب، وليس عن النظام النقدي نفسه.

إلا أن اعتماد القرآن للذهب والفضة نقداً ترتبط به الأحكام، لا يدل بالضرورة على على عدم جواز اعتماد غيرها نقداً، فعلة (الثمينة) التي قال بها بعض الفقهاء (2)، تنطبق على الأوراق النقدية، كما أن الكنز يطلق على الذهب والفضة وعلى غيرها من الأموال (3) وأصله في اللغة: الضم والجمع، فكل ما جُمع بعضه إلى بعض يسمى كنزاً، ومنه: اكتنز اللحم: أي اجتمع وصلب (4)، وإنما ذكر الذهب والفضة بناء على الأعم الأغلب في ذلك العصر، تماماً كما جاء الحث على إعداد رباط الخيل في قوله تعالى: ﴿ وَأُعِدُّواْ لَهُم مّا المُعَمِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْحَيْلِ ﴾ (5)، فليس الكنز خاصاً بالنقود دون غيرها من الأموال.

<sup>(1)</sup> الاقتصاد في النقود والبنوك – مرجع سابق- ص 43.

<sup>(2)</sup> انظراً مثلاً: حاشية العدوي على شرح الخرشي لمختصر خليل، ج5، ص 56، طبعة دار صادر-بيروت، ولمزيـد مـن التفصيل انظر: محمود الخالدي-زكاة النقود الورقية المعاصرة، ص 55-56، مكتبة الرسالة الحديثة، ط1، عام 1985.

<sup>(3)</sup> أبو عبد الله محمد القرطبي – الجامع لأحكام القرآن، المجلد الرابع، ج8، ص 123، طبعة مؤسسة مناهل العرفان-يروت.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المعجم الوسيط – ج2، ص 806، مادة (كنز).

<sup>(5)</sup> سورة الأنفال / 60.

ولا يُقال أن ارتباط حدّ القطع في السرقة بربع دينار ذهباً، أن ذلك يدل على وجوب اعتماد الذهب نقداً، إنما يدل على عدم جواز القطع في سرقة تقل قيمتها عن ربع دينار ذهباً (1).

وما يقال عن حدّ القطع، يقال عن بقية الأحكام المناطة بالذهب والفضة، ويستأنس في ترجيح عدم اشتراط الذهب والفضة نقداً، ما أفتى به بعض الفقهاء من اعتبار الفلوس نقداً تجري عليها الأحكام الشرعية، مع أنها ليست ذهباً ولا فضة (2).

## (المطلب (الثالث

### إباحة المعاملات والتجارة التي يحتاجها الناس

الإنسان بطبيعته الإجتماعية لا يستغني عن مخالطة الآخرين، والتعامل معهم، وتبادل الخدمات والمساعدات.

وحتى يكون هذا التعامل منسجماً مع الشريعة، وشكلاً من أشكال انعكاسها على السلوك، فإنه لا بد من تقنين للتعامل، يراعي اجتماعية الإنسان وحاجاته لغيره، دون أن يؤدي ذلك إلى الإضرار بالآخرين.

وهذا ما فعله القرآن الكريم، عندما أباح العديد من المعاملات التجارية، ووسائل الكسب، تاركاً للسنة النبوية تفصيل ما أجمل، وتقييد ما أطلق، وإباحة معاملات أخرى لم يأت بها القرآن.

وبالمقابل، منع القرآن بعض المعاملات، لما تسبّبه من الضرر بالصالح العام.

2) انظر كلاً من: علاء الدين الكاساني – بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، ج 7، ص 3111، مطبعة زكريا علي يوسف مصر وأيضاً: أحمد بن تيمية - مجموعة فتاوى ابن تيمية، مجلد 29، جزء 9 من كتاب الفقه، ص 468-469، طبعة دار عالم الكتب.

<sup>(1)</sup> وتحسب القيمة بمعرفة وزن الدينار، وسعر جرام الذهب يوم وقوع السرقة، وذلك بالعملة الحلية.

إنّ النظر في كتب الفقه الإسلامي للمعاملات التي أباحها القرآن، يـؤدي إلى القـول بأن بعضاً من هذه المعاملات لم تكن موضع اتفاق الجميع، وسبب ذلك هو الخلاف في وجـه الإستدلال بالآية الكريمة، ومدى صحة اعتبارها أصلاً للمعاملة ودليلاً على مشروعيتها.

ولأن الكتاب مُنصب - في هذا المطلب- على إظهار ما في القرآن من معاملات وأعمال تجارية مُباحة، فسيتم استعراض المعاملات موضع الإتفاق والإختلاف بين الفقهاء على حد سواء، مع الإحالة إلى كتب الفقه وأصوله لمعرفة الأحكام التفصيلية لكل معاملة، ولتحقيق الخلاف في وجه الإستدلال، فالمقام مقام اقتصاد، وليس مقام فقه وأصول.

وعلى ذلك، فيمكن عرض المعاملات والتصرفات التجارية المباحة على النحو التالى:

### الفرع الأول: البيع

وهو في اللغة إعطاء شيء مقابل شيء، وفي الشرع: مقابلة مال بمال قابلين للتـصرف بإيجاب وقبول على الوجه المأذون فيه (1).

والأصل في مشروعيته من القرآن، قوله تعالى: ﴿ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلۡبَيْعَ ﴾ (2)، وسبب نزولها أن الله لما حرم الربا قالت ثقيف (3): وكيف ننتهي عن الربا وهو مثل البيع فنزلت هذه الآية (4).

ولأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فإن هذه الآية عامة في إباحة سائر أنواع البيوع، لأن لفظ البيع وضع لذلك، ولا خلاف بين أهل العلم أن هذه الآية، وإن كان

<sup>1)</sup> أبو بكر الدمشقي – كفاية الأخيار في حل غاية الإختصار، ص 232، دار الخير –بيروت، ط1، عام 1991م. وأيضاً: علاء الدين الكاساني– بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، ج5، ص 133، دار الكتاب العربي– بـيروت، ط2، عام 1982م.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة/ 275.

<sup>(3)</sup> اسم قبيلة من قبائل العرب.

<sup>(4)</sup> أبو بكر محمد بن عبد الله المعروف بابن العربي المالكي –أحكام القرآن، تحقيـق محمـد علـي البجـاوي، ج1، ص 240، طبعة دار المعرفة-بيروت.

نخرجها نخرج العموم، فقد أريد به الخصوص، لأنهم متفقون على حظر كثير من البيوعات (1).

وبالنظر إلى الصيغة، فإن البيع قد يكون بالتعاطي دون إيجاب وقبول، وقد يكون مع الإيجاب والقبول<sup>(2)</sup>، ومن حيث الربح المستفاد، فقد يكون بيع تولية بدون ربح، أو وضعية بخسارة أو مرابحة بربح معلوم، وهذه الأنواع الثلاثة تسمى بيوع الأمانة<sup>(3)</sup>.

### الفرع الثّاني: السّلم

وهو نوع من أنواع البيوع، إلا أن له أصلاً مستقلاً في القرآن عن البيع، هـ و قولـ ه تعالى: ﴿ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَجَلِ مُّسَمَّى فَٱكْتُبُوهُ ﴾ (4).

عن ابن عباس ﷺ قال: أشهد أن السّلم المؤجّل في كتاب الله وأنزل فيه أطول آيـة، ثم تلا (إذا تداينتم ...)(5) الآية.

والسّلم والسّلف بنفس المعنى، وهو بيع آجل بعاجل، أو بيع شيء موصوف في الخدمة بثمن يدفع عاجلاً، وسمّي سلماً لتسلم رأس المال في المجلس، وسلفاً لتقديم رأس المال (6).

<sup>1)</sup> أبو بكر الجصاص النجفي، أحكام القرآن، ج1، ص 469، دار الكتاب العربي-بيروت، طبعة مصورة عن الطبعة الأولى لطبعة الأوقاف الإسلامية.

<sup>(2)</sup> محمد بن عبد الله بن قدامة المقدسي، المغني، ج3، ص 561، مكتبة الرياض الحديثة، عام 1981، وأيضاً: بدائع الصنائع، مرجع سابق، ج 5، ص 134.

<sup>(4)</sup> سورة البقرة/ 282.

أبو عبد الله محمد الأنصاري القرطبي – الجامع لأحكام القرآن، الشهير تفسير القرطبي، المجلد الثاني، ج 3، ص 379، طبعة دار الكتب العلمية، عام 1993.

<sup>6)</sup> انظر: كفاية الأخيار، ص 247، وأحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 247، والمغني، ج4، ص 304، وأحكام القرآن للبن العربي، ج1 المجام عبد 483. للجصاص، ج1، ص 483.

### الفرع الثالث: الرَّهن

وهو لغة: الثبوت والدّوام، وفي اصطلاح الفقهاء جعل المال وثيقة بدين<sup>(1)</sup> والأصل فيه قوله تعالى: ﴿ فَرِهَنَ مُّقَبُّوضَة ﴾ (2)، فلا يصح الرّهن دون فبض؛ لأن الغرض منه التمكن من استيفاء الحق عن عدم الأداء عن طريق بيع العين المرهونة.

كما أن اشتراط السفر في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِبًا فَرِهَنَّ مَقَبُوضَةً ﴾، إنما هو ذكر لغالب الأحوال، حيث يتعذر وجود الكاتب في السفر، ومع ذلك فالحكم ثابت في السفر وفي الحضر<sup>(3)</sup>.

### الفرع الرابع: الصّلح

وهو قطع المنازعة وإنهاؤها لغة، وفي الإصطلاح هو العقد الذي تنقطع بـ ه خـصومة المتخاصمين (<sup>4)</sup>.

والأصل فيه قوله تعالى: ﴿ وَإِنِ آمْرَأَةً خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَآ أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَٱلصُّلْحُ ﴾ خَيْرٌ (5).

وسبب نزول هذه الآية أن أم المؤمنين سودة بنت زمعة -رضي الله عنها- خشيت أن يطلقها الرسول ﷺ فقالت: لا تطلقني وأمسكني، واجعل يومي منك لعائشة، ففعل فنزلت الآية (6).

<sup>(1)</sup> محمد بن أحمد السرخسي- المبسوط- المجلد الحادي عـشر، ج21، ص 63، طبعـة دار المعرفـة-بـيروت، عـام 1973م، وأيضاً: كفاية الأخيار، ص 254.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة/ 283.

<sup>(3)</sup> انظر: تفسير القرطبي – مرجع سابق- المجلد الثاني، ج 3، ص 407، وأحكام القرآن للجصاص، ج1، ص 523، وأحكام القرآن لابن العربي، ج 1، ص 26.

<sup>(4)</sup> كفاية الأخيار، ص 260، والمغني، ج4، ص 527.

<sup>(5)</sup> سورة النساء/ 127.

<sup>(6)</sup> تفسير القرطبي: المجلد الثالث، ج5، ص 403، وأحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 504.

وقد قالت عائشة -رضي الله عنها- في تفسيرها: هي المرأة تكون عند الرّجل ليس بمستكثر منها أن يفارقها، فتقول: أجعلك من شأني في حلّ (1).

"وعوم الآية يقتضي جواز إصلاحهما على ترك المهر والنفقة والقَـسُم<sup>(2)</sup>، وسائر ما يجب لها بحق الزّوجية، إلا أنه يجوز لها إسقاط ما وجب من النفقة للماضي فأما المستقبل، فلا تصح البراءة منه<sup>(3)</sup>.

وبالمقابل، يجوز الصلح على أن تعطي المرأة زوجها على أن يصبر عليها، كما يجوز الصلح بين زوجات الرجل الواحد، كما فعلت أمهات المؤمنين (4).

وإذا حصل الصلح بين المتخاصمين من غير الأزواج، فإما أن يكون إبراء، وهو اسقاط الدائن جزء من دينه عن المدين مقابل السداد<sup>(5)</sup>، أو أن يكون معاوضة، وهو التنازل عن الحق مقابل أخذ شيء آخر من غير جنس الحق، وهذا تجري عليه أحكام البيع<sup>(6)</sup>.

#### الفرع الخامس: الإجارة

والأصل فيها قول تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَرْضَعْنَ لَكُرْ فَكَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾ (٢)، ويمكن تعريفها لغة بأنها بيع المنفعة، واصطلاحاً بأنها عقد على منفعة مباحة بعوض معلوم (8).

ويتشرط فيها التراضي كبقية العقود (9)، والخلاف في وقت استحقاق الأجرة، هـل تستحق عند العقد، أم بعد التمكن من الانتفاع (10).

<sup>:</sup> t( .t( . t( . . (1)

نفس المرجعين السابقين، الجزء والصفحة.

<sup>(2)</sup> العدل بين الزوجات في المبيت والنفقة.

<sup>(3)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج2، ص 282–283.

<sup>(4)</sup> تفسير القرطبي: المجلد الثالث، ج5، ص 405.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> كفاية الأخيار، ص 261.

<sup>(6)</sup> المغنى، ج4، ص 529، والمبسوط، ج20، ص 139.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سورة الطلاق/ 6.

<sup>(8)</sup> كفاية الأخيار، ص 294، وتعريف مشابه أيضاً في بدائع الصنائع، ج4، ص 174.

<sup>(°)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج4، ص 1840–1841، وانظر تفسير الآية في تفسير القرطبي، المجلد التاسع، ج 18، ص

<sup>(10)</sup> كفاية الأخيار، ص 296، وأحكام القرآن للجصاص، ج3، ص 463.

### الفرع السادس: الخُلع

والخُلع مشتق من الخَلْعِ وهـو الإزالـة والنّـزع، وفي الإصطلاح الفقهـي هـو فـراق الزوج امرأته بعوض يأخذه الزوج<sup>(1)</sup>.

وأصله من القرآن قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمُ أَلّا يُقِيمَا حُدُودَ ٱللّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا ٱفْتَدَتَ بِهِمَ ﴾ (2)، فإذا كان طلب الطلاق من جهة الزوجة، فإنه يجوز للزوج أن يأخذ منها بعض المهر أو كله أو زيادة عليه من مال آخر (3)، وكما تجوز المخالعة على مال، فإنها تجوز على إبراء دين، وعلى منفعة، وللطلاق على مال نفس الأحكام المالية للمخالعة، حتى أن من الفقهاء من اعتبره مخالعة (4).

#### الفرع السابع: إباحة الطيبات

والمقصود هو إباحة الإنتفاع بالطيبات، كتصرفات وحيازة أعيان ومنافع بشكل فردي، وليس تعاملاً مع الغير أو إبرام عقود معهم.

والطيبات لفظ عامِّ يحتمل معنيين: أحدهما ما يلاءم النفس، والثاني: المباحـات وما أحل الله (5)، وضد الطيبات الخبائث، وللخبائث معنيان أيضاً: ما لا منفعـة فيـه وما تنكـره النفس وتعافه (6).

وإباحة الطيبات وردت في أكثر من عشرة مواضع في القرآن الكريم، كلها تحمل نفس المعنى والحكم<sup>(7)</sup>، منها قوله تعالى: ﴿ يَسْفَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَمُمَ الْحَلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَتُ﴾ (8).

<sup>(1)</sup> منصور البهوتي، كشاف القناع عن متن الإقناع، ج5، ص 212، طبعة عالم الكتب عام 1983، وأيضاً: كفاية الأخيـار، ص 383.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة/ 229، وانظر تفسيرها في تفسير القرطبي: الجلد الثاني، ج3، ص 140 وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 195-196، وأحكام القرآن للجصاص، ج2، ص 193.

<sup>(4)</sup> الشرح الصغير – المرجع السابق، ج2، ص 520-521، وكفاية الأخيار، ص 483.

<sup>(5)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج2، ص 546، وتفسير القرطبي: الجلد الثالث، ج 6، ص 65.

<sup>(6)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 236.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> المعجم المفهرس لألفاظ القرآن، مرجع سابق، ص 432-433.

<sup>(8)</sup> سورة المائدة/ 4.

فيجوز الاستدلال بعموم هذه الآية على إباحة كل ما ترغبه النفس وتحبه، إلا ما ورد النهى عنه بدليل<sup>(1)</sup>.

وقد فصل القرآن بعضاً من مُجمل هذه الطيبات، فأباح الصيد، حيث قال: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِّ مَا دُمتُمْ حُرُمًا ﴾ (2).

كما فصلّه بذكر نعمة الله في تسخير الحيوانات، فقال تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَّ كَمْ فِيهَا جَمَالُ عِينَ تُرْجَعُونَ وَحِينَ لَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرْجَعُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ۞ وَتَخْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَىٰ بَلَدٍ لَمْ تَكُونُواْ بَلِغِيهِ إِلّا بِشِقِّ ٱلْأَنفُسِ ۚ إِن ّ رَبَّكُمْ لَرَّءُونُ ﴾ رَّحِيمٌ (3) . لَرَّءُونُ ﴾ رَّحِيمٌ (3) .

وقوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّمَّا خَلَقَ ظِلَللَّ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْجِبَالِ أَكْنَنَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْجِبَالِ أَكْنَنَا وَجَعَلَ لَكُمْ مَرَابِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ كَذَالِكَ يُتِمُّ نِعْمَتَهُ وَجَعَلَ لَكُمْ مَرَابِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ كَذَالِكَ يُتِمُّ نِعْمَتَهُ وَعَلَيْكُم لَكُمْ تُسْلِمُونَ ﴾ (4).

ولا يتصور أن يتم هذا الإنتفاع بدون تملك هذه النّعم، وإباحتها من قبل الشارع.

#### الفرع الثامن: الجعالة

هي التزام من طرف واحد بدفع مبلغ، أو أيّ مال معين مقابل عمل معين، فهي مشتقة لغة من الجُعل، وهو الإعطاء والتخصيص، واصطلاً حاً هي التزام عِوض معلوم على عمل معين، أو مجهول عسر علمه (5).

(<sup>2)</sup> سورة المائدة/ 96، وانظر تفسيرها في تفسير القرطبي، الجلد الثالث، ج6، ص 317 وما بعدها.

<sup>(1)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج2، ص 312.

<sup>(3)</sup> سورة النحل/ 5-7، وانظر تفسيرها في تفسير القرطبي، المجلد الخامس، ج10، ص 68 وما بعدها

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة النحل/ 81، وانظر تفسيرها في تفسير القرطبي، المجلد الخامس، ج10، ص 159 وما بعدها.

<sup>(5)</sup> محمد الخطيب الشربيني-مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، ج2، ص 429، طبعة دار الفكر-بيروت. وانظر تعريفاً آخر في: الخرشي على مختصر سيدي خليـل وبهامـشه حاشـية الـشيخ العـدوي، ج7، ص 59، طبعـة دار صادر-بيروت.

وأصلها من القرآن قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَناْ بِهِ وَعِيمٌ ﴾ (1) ، فالتزام إعطاء حمل البعير هو الجعالة، وقد جُعل ذلك مقابل إرجاع صواع الملك، وفي الجعالة يجوز أن يكون الطرف الثاني -الجعول له- مجهولاً (2) ، كما يجوز أن يكون معلومة، فلا يجوز أن يقول الجاعل: يجوز أن يكون معلومة، فلا يجوز أن يقول الجاعل: ومن جد متاعي المفقود فله مكافأة حسنة، فإن حصل ذلك، استحق المجعول له أجرة مثله، وضابط ذلك العرف.

وتعتبر الجعالة شكلاً من أشكال الإجارة، إلا أن هناك فرقاً في وقت استحقاق الأجرة، فلا يجوز تقديم الأجرة في الجعالة، بخلاف الإجارة، والجعالة التزام من طرف واحد، بينما الإجارة عقد فيه طرفان، كما أن مقدار العمل قد لا يعرف في الجعالة، بينما يعرف في الإجارة (3).

#### الفرع التاسع: الكفالة

وأصلها في القرآن، نفس الآية السابقة في مشروعية الجعالة، وهي قوله تعالى: ﴿ وَلِمَن جَآءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ وَعِيمٌ ﴾ فالآية نص في جواز الكفالة (٤)، وتسمى الكفالة زعامة للنص على ذلك في القرآن، وتسمى ضماناً، لأن الكافل يضمن الكفيل ويقوم مقامه.

وتطلق الكفالة في اللغة على الضم وعلى الإلتزام، وأما في الإصطلاح، فهي ضم ذمه الضامن إلى ذمة المضمون عنه في التزام الحق (5).

والكفالة لا تكون إلا في الحقوق التي تجوز النيابة فيها، وأما كـل حـق لا يقـوم فيـه أحد عن أحد كالحدود، فلا كفالة فيها (6).

<sup>(1)</sup> سورة يوسف/ 72.

<sup>(2)</sup> تفسير القرطبي: الجلد الخامس، ج 9، ص 232، وكفاية الأخيار، ص 298، وأحكام القرآن للجصاص، ج 3، ص 175.

<sup>(3)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج3، ص 1096.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المرجع السابق، ص 1095.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> مغنى المحتاج -مرجع سابق- ج2، ص 198، والمغنى، ج4، ص 590.

<sup>(6)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج3، ص 1096-نقل بتصرف، وتفسير القرطبي -المجلد الخامس، ج 9، ص 234.

#### الفرع العاشر: القرعة

وهي "فعل ما يعيّن حظ كل شريك مما بينهم، مما يمتنع عمله حين فعله (1)، وهي أحد أنواع القسمة المعتمدة شرعاً للقسمة بين الشركاء.

وأصلها من القرآن قول عالى: ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ يَخْتَصِمُونَ إِذْ ﴾ (2)، فإلقاء السهام أو الأقلام، نوع من أنواع إجراء القرعة.

والقرعة أصل لكل من أراد العدل في القسمة، وهي سنة عند جمهور الفقهاء في المستويين في الحجة، ليعدل بينهم وتطمئن قلوبهم (3)، وقد ثبت أن النبي كان إذا أراد السفر، أقرع بين نسائه، فأيتهن خرج سمهما خرج بها (4).

وتعتبر القرعة ملزمة للمتنازعين متى أُجريت برضاهما، ولا تشترط كيفية معينة لإجرائها (<sup>5)</sup>.

### الفرع الحادي عشر: الشركة

تطلق الشركة في اللغة على الإختلاط والإمتزاج، وفي الـشرع هي ثبـوت الحـق في الشيء الواحد لشخصين فصاعداً على جهة الشيوع<sup>(6)</sup>.

وأصلها من القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطَآءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ (7)، والخلطاء هم الشركاء (8).

<sup>(1)</sup> محمد عليش، شرح منح الجليل على مختصر العلامة خليل، ج 3، ص 624، طبعة دار صادر-بيروت.

<sup>(2)</sup> سورة آل عمران/ 44.

<sup>(3)</sup> تفسير القرطبي: الجلد الثاني، ج4، ص 86، نقل بتصرف.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج2، ص 13، وأحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 273.

لزيد من التفصيل انظر: منصور البهوتي -كشاف القناع على متن الإقناع، ج6، ص 378، وما بعدها، طبعة عالم الكتب بيروت، عام 1983، وأيضاً: المغنى، ج9، ص 123 وما بعدها.

<sup>(6)</sup> كفاية الأخيار، ص 269، وقريب من هذا المعنى، انظر كل من:

شرح منح الجليل، ج3، ص 278، والمغني، ج5، ص 3.

<sup>(7)</sup> سورة ص/ 24.

<sup>(8)</sup> تفسير القرطبي، المجلد الثامن من ج 15، ص 178-179، وأحكام القرآن، الجصاص، ج 3، ص 379-380.

وللشركات أنواع عديدة منها شركة الأبدان، وهي المشاركة في الكسب للذين يعملون في نفس نوع العمل كأصحاب المهن، وشركة المضاربة، وهي المساهمة برأس المال من طرف، وبالعمل من الطرف الآخر، وشركة الوجوه، وهي اشتراك اثنين بالشراء معتمدين على ثقة التجار بهما، وشركة العنان، وهي أن يشترك اثنان بمالهما على أن يعملا فيه ببدنيهما والربح بينهما، وشركة المفاوضة، وهي أن يشتركا في جميع أنواع الشركة، كأن يجمعا بين العنان والوجوه والأبدان.

وقد توسعت كتب الفقه كثيراً في شرح تفصيلات كل نوع وأحكامه $^{(1)}$ .

### الفرع الثاني عشر: الوديعة

وأصلها من الودع وهو الترك، لأن صاحبها يتركها عند غيره وهي في اللغة الأمانة والحفظ أو الاستنابة (2)، واصطلاحاً هي اسم لعين يضعها مالكها أو نائبه عند غيره ليحفظها (3).

والأصل فيها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَانِتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ (4).

وقد نزلت هذه الآية الكريمة في عثمان بن طلحة، عندما أخذ النبي ﷺ مفتاح الكعبة يوم الفتح، فنزل عليه جبريل بهذه الآية، وخرج النبي ﷺ يتلوها، فدعا عثمان، فدفع إليه المفتاح، فكانت ولاية من الله تعالى<sup>(5)</sup>.

<sup>1)</sup> انظر مثلاً: مغني الحتاج، ج2، ص 211 وما بعدها، والمغني ج 5، ص5 وما بعدها شرح منح الجليل، ج3، ص 278 وما بعدها، كفاية الأخيار، ص 269، وما بعدها.

<sup>(2)</sup> لشرح الصغير، ج3، ص 549.

<sup>(</sup>a) فاية الأخيار، ص 321. (32. (b)

ورة النساء/ 58.

حكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 449-450. (5)

والآية عامة في جميع الناس، فهي تتناول الولاة بما عهد إليهم من قسمة الأموال، ودفع الظلم، وتطبيق العدل في الحكم، كما تشمل الوديعة واللقطة والرهن والعارية في وجوب الحفاظ عليها وردّها إلى أصحابها<sup>(1)</sup>.

ولا يضمن المؤتمن الوديعة إلا إذا قصر في المحافظة عليها (2)، كما يُستحبّ له قبولها إذ وثق من قدرته على حفظها؛ لأن تلك من باب التعاون على البر والتقوى، والحاجة تدعو لهذه المعاملة.

#### الفرع الثالث عشر: الوكالة

تطلق الوكالة في اللغة على التفويض، وعلى الحفظ أيضاً: أما في الإصطلاح فهي تفويض ماله فعله مما يقبل النيابة إلى غيره ليحفظه حال حياته (3).

وأصلها من القرآن قول عالى: ﴿ فَٱبْعَثُوۤا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُم هَادِهِ مَ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ فَلْيَنظُر أَيُّهَا أَزْكَىٰ طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقِ مِّنهُ وَلْيَتَلطَّفُ ﴾(4).

ففيها دلالة على إباحة الوكالة ومشروعيتها<sup>(5)</sup>.

ومن تعريف الوكالة، يتضح أنها إنما تجوز فيما يقبل النيابة، فلا بد أن يكون للموكل الحق في مباشرة العمل بنفسه، إما لملكه، أو لولايته كالأب والجد، ولذلك لا تصح وكالة الصبي والجنون، لأنهما لا يملكان حق التصرف ابتداءً (6)، كما لا يصح التوكيل في العبادات البدنية، إلا ما ورد به استثناء الحج وتوزيع الزكاة وغيرها (7).

<sup>(1)</sup> فسير القرطبي، المجلد الثالث، ج5، ص 256-257.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> حكام القرآن للجصاص، ج2، ص 207.

<sup>(3)</sup> فاية الأخيار، ص 271، وبدائع الصنائع، ج 6، ص 19-20.

<sup>(4)</sup> سورة الكهف/ 19.

<sup>(5)</sup> تفسير القرطبي: الجلد الخامس، ج10، ص 376، وأحكام القرآن للجصاص، ج3، ص 213.

<sup>(6)</sup> كفاية الأخيار، ص 307.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> كفاية الأخبار، ص 272.

وحكمة مشروعية الوكالة أن الحاجة داعية إليها، والمصلحة متحققة بها، حيث أن الناس يعجزون عن مباشرة كل أعمالهم بأنفسهم (1)، إما للإنشغال أو لعدم القدرة، أو للمحافظة على المروءة والكرامة التي يتحلى بها أمثالهم.

#### الفرع الرابع عشر: الهبة

وهي التمليك بدون عوض، فإن كانت بقصد الأجر والثواب فهي صدقة، وإن كانت تودّداً وإكراماً فهي هدية، وما دون ذلك فهي هبة.

وأما أصلها من القرآن، ففيه خلاف كبير، فالبعض (2) يستدل بعموم قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوىٰ ﴾ (3) لأن الهبة بر ومعروف، والبعض الآخر (4). يستدل بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّيتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَآ ﴾ (5) فالتحية هنا هي العطية، ووجه الدلالة هو أمرُه تعالى بردها، وذلك يتناول ردّها بعينها، ولا يكون ذلك بالسلام، وإنما يكون بالعطيّة والهبة، وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنّهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيّاً مَرْبَيّاً ﴾ (6) ووجه الدلالة أن إباحة الأكل بطريق الهبة دليل على جوازها، وفريق ثالث يستدل بقول تعالى: ﴿ وَإِن طَلَقْتُمُوهُنّ مِن قَبّلِ أَن تَمَسُّوهُنّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ هُنَ فَرِيضَةً فَرَضْتُمْ هُنَ فَرِيضَةً فَيَا اللّهُ عَن اللّه عَنْ اللّه تعالى اللّه وحجة على صحة الهبة، لأن الله تعالى أوجب للمرأة بالطلاق

<sup>(1)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج3، ص 1228.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> كفاية الأخيار، ص 307.

<sup>(3)</sup> سورة المائدة/ 2.

<sup>(4)</sup> المبسوط، المجلد السادس، ج12، ص 47-48.

<sup>(5)</sup> سورة النساء/ 86.

<sup>(6)</sup> سورة النساء/ 4.

<sup>(7)</sup> سورة البقرة/ 237.

نصف الصداق، وهي مدعوة للعفو عن هذا النصف، كما أن الزوج مدعو للعفو عن جميع الصداق إذا كان قد سلمها إياه قبل الطلاق والدخول<sup>(1)</sup>.

فالآيات الكريمة السابقة، يقوي بعضها بعضاً للإستدلال على أن الهبة لها أصل في القرآن، وأن القرآن يحث عليها.

### الفرع الخامس عشر: العارية

وهي هبة المنفعة، أو هي العين المأخوذة للإنتفاع بها بلا عوض<sup>(2)</sup>.

وأصلها قوله تعالى: ﴿ وَيَمَّنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴾ (3)، قال ابن عباس: هو ما يتعاطاه الناس بينهم (4)، فهي العارية.

وتصح العارية بشرط بقاء العين، ومشروعية العين المعارة، وأن يكون المعير أهـلاً للتبرع بالمنفعة، والمستعير أهلاً للتبرع له بها.

والعارية -كالوديعة والهبة- فيها تعاون على البر والتقوى، فهي مندوبة.

#### الفرع السادس عشر

سبق الحديث عن القرعة التي هي أحد وسائل القسمة، أما القسمة فهي في اللغة إفراز النصيب، وشرعاً إفراز بعض الأنصباء عن بعض، ومبادلة بعض ببعض<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 222.

<sup>2)</sup> عبد القادر الشيباني الشهير بابن أبي تغلب، نيل المآرب بشرح دليل الطالب، تحقيق محمد سليمان الأشـقر، ج1، ص 440 وما بعدها، مكتبة الفلاح، ط1، عام 1983م، وانظر أيضاً: كفاية الأخيار، ص 278، وما بعدها.

<sup>(3)</sup> سورة الماعون/ 7.

<sup>(4)</sup> تفسير القرطبي: المجلد العاشر، ج20، ص 412، وأيضاً: أحكام القرآن لابن العربي، ج 4، ص 1985.

<sup>(5)</sup> بدائع الصناع، ج7، ص 17.

وأصلها من القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ وَنَتِغَهُمْ أَنَّ ٱلْمَآءَ قِسْمَةٌ بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبِ مُحْتَضَرُ ﴾ (١)

ويلجأ الناس للقسمة بُغية تمكن كل واحد من الشركاء من التصرف في الملك المشاع، والتخلص من المشاركة وكثرة الأيدي<sup>(2)</sup>.

وقد يتولى القسمة القاضي كما قد يتولاها الـشركاء أنفسهم، وإذا دُعي الـشريك للقسمة فيما لا ضرر فيه لزمته الإجابة (3).

#### الفرع السابع عشر: الإقرار

أصل الإقرار من قرّ الشيء إذا ثبت، والإقرار نظير الإعتراف<sup>(4)</sup>، فالمقصود أن الذي عليه الحق يعترف به دون الحاجة إلى بينة أو شهود، فيثبت بذلك الحق على نفسه، وهو أقوى في إثبات الحق من البينة والشهود، لأن العاقل لا يكذب على نفسه كذباً يضرّ بها (5).

والأصل فيه قوله تعالى: ﴿ وَءَاخَرُونَ ٱعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَلًا صَلِحًا وَءَاخَرَ سَيِّقًا ﴾ (6).

والإقرار إما أن يكون صريحاً، كأن يقول الشخص: لفلان عليّ كذا، أو أن يكون ضمنياً، كأن يطالبه شخص بدين، فيقول: قضيته، فالإقرار بالقضاء إقرار بالوجوب<sup>(7)</sup>.

<sup>(1)</sup> سورة القمر/ 28، وانظر تفسيرها في القرطبي: الجلد التاسع، ج 17، ص 140، حيث لم يعتبرها أصلاً في القسمة.

<sup>(2)</sup> المغني، ج9، ص 112.

<sup>(3)</sup> كفاية الأخيار، ج9، ص 561.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج4، ص 354.

<sup>(5)</sup> المغني، ج 5، ص 149.

<sup>(6)</sup> سورة التوبة/ 102.

<sup>(7)</sup> لمزيد من التفصيل، انظر: بدائع الصنائع، ج7، ص 207 وما بعدها.

# المطلب الرابع

### الحث على العمل وتقديم الخدمات

للقرآن الكريم أساليب متعددة في استنهاض الهمم واستغلال الطاقات العاملة والعقول المفكرة، فهو تارة يربط بين العمل الصالح وبين الأجر والثواب ودخول الجنة، وذلك في أكثر من ثمانين موضعاً (1).

والعمل الصالح في القرآن، لا يعني العبادات وحدها، وإنما يشمل كل عمل نافع للفرد والمجتمع، بما في ذلك عمارة الأرض وإحيائها، ويؤيد ذلك الأحاديث النبوية التي تصرح بأن العمل عبادة بالمفهوم العام، مثل قوله النفي من مسلم يغرس غرساً، أو يزرع زرعاً، فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة، إلا كان له به صدقة (2).

ومن الآيات الكريمة التي اعتبرت العبادة المحضة جزءاً من العمل الصالح قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكَوٰةَ لَهُمْ أُجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾(3).

فإشارة النّص، تدل على علاقة عموم وخصوص، فكل صلاة وزكاة عمل صالح – بشرط الإخلاص وموافقة الشرع-، وليس كل عمل صالح صلاة وزكاة.

فمواساة المحتاجين، والرحمة بالبائسين، وإنظار المعسرين<sup>(4)</sup>،عمل صالح، وممارسة الزراعة والصناعة والتجارة عمل صالح، وطلب العلوم الإنسانية والتجريبية التي لا تستغني عنها الأمم والحضارات عمل صالح.

<sup>1)</sup> المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، ص 483-488، مادة (عَمَلَ).

<sup>(2)</sup> مسلم بن الحجاج القشيري- صحيح مسلم- ج3، كتاب المساقاة، حديث رقم (12)، دار إحياء التراث العربي، ط1.

<sup>(3)</sup> سمدة القرة/ 277

<sup>(4)</sup> محمد رشيد رضا- تفسير القرآن الحكيم، الشهير بتفسير المنار، ج3، ص 101، دار المعرفة، بيروت، ط2، وانظر أيضاً: أبو جعفر محمد بن جرير الطبري-جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الشهير بتفسير الطبري، ج6، ص 21، 22، دار المعارف بمصر، ط بلا، والظلال، ج1، ص 482-483.

وعلى وجه العموم، ولأن الواو تفيد المغايرة، فإن كل عمل غير الـصلاة والزكـاة لا يخالف نصاً، ويحقق مصلحة معتبرة شرعاً، أو مصلحة مرسلة، فهو عمل صالح.

وتارة أخرى، يقدم القرآن نماذج من القدوة الحسنة، فيقص علينا بعضاً من قبصص الأنبياء الذين كانوا يعملون بأيديهم:

فداود الطّينة، كان يصنع الأسلحة والدروع، وقد ذكره الله سبحانه بقوله (وعَلَّمْنَهُ صَنَّعَةَ لَبُوسٍ لَّكُمْ لِتُحْصِنَكُم مِّنَ بَأْسِكُمْ )(1).

ونوح الطّيّة كان نجاراً، فصنع بنفسه السفينة التي أمر الله بصنعها، وقد ذكره الله سبحانه بقوله: ﴿ وَيَصْنَعُ ٱلْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأٌ مِّن قَوْمِهِ عَنْهُ ﴾ (2).

وإبراهيم الطيخ، قام ببناء الكعبة هو وولده إسماعيل، فوصفه القرآن بقوله: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَ هِعُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ ﴾(3).

وتارة ثالثة يستخدم القرآن الأسلوب غير المباشرة في الدعوة للعمل وتعبئة الطاقات الاقتصادية، وذلك حين يستعرض نعم الله على خلقه، ويذكرهم بأن الفضل بوجودها وتسخيرها لله وحده، إلا أن الاستفادة منها تحتاج إلى عمل وجهد.

فقول تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَكِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ (4)، يستدعي بالضرورة العمل لاستصلاح الحديد واستخدامه في الصناعات الحربية والسلمية "وتكاد حضارة البشر القائمة الآن تقوم على الحديد (5).

<sup>(1)</sup> سورة الأنبياء/ 80، وانظر تفسيرها في كل من: تفسير القرطبي، الجلد السادس، ج11، ص 320، الظلال، ج 5، ص 552.

<sup>(2)</sup> سورة هود/ 38، وانظر تفسيرها في كل من: تفسير القرطبي، المجلد الخامس، ج9، ص 31، وأيـضاً الظـلال، ج4، ص 546-546.

سورة البقرة/ 127، وانظر تفسيرها في كل من: تفسير القـرطبي، الجلـد الأول، ج2، ص 120-122، وأيـضاً الظـلال، ج1، ص 155.

<sup>(4)</sup> سورة الحديد/ 25.

<sup>(5)</sup> الظلال، ج7، ص 739، وانظر كل من: الكشاف، ج4، ص 66، تفسير القرطبي، المجلد التاسع، ج 17، ص 261.

وقول تعلى: ﴿ فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبَّا ﴿ وَعِنَبًا وَقَضْبًا ﴿ وَزَيْتُونًا وَخَلًا ﴾ وقريت النامة عنه المحدوب والعنب والخضراوات، والاستفادة من ثمار وزيت الزيتون، والنخيل، واستغلال الحدائق والغابات الكثيفة المتداخلة في صناعة الأخشاب، وتوفير المراعي للشروة الحيوانية، كل ذلك يوجب الغرس والسقى والحرث والتسميد والتقليم والعناية، ولا تتم الاستفادة من

بل لقد صرح القرآن بأهمية العمل لاستغلال الأرض وثروتها، فبعد أن ذكر بعضاً من ثرواتها بقوله: ﴿ وَءَايَةٌ لَمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَكِهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ من ثرواتها بقوله: ﴿ وَءَايَةٌ لَمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَكِهَا وَأَخْرَجْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ ﴾ (3) قال بعد ذلك وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّنتٍ مِّن نَجِّيلٍ وَأَعْنَل وَفَجَرَّنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ ﴾ (4) بعد ذلك ﴿ لِيَأْكُلُواْ مِن ثُمَرِهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِم ﴾ (4) ، أي ما قدمته من عمل حتى وصل الثمر إلى درجة الصلاحية للاستهلاك، أو ما استغلت به المنتجات النهائية في التصنيع الغذائي وغيره (5).

وباستعراض المصادر الاقتصادية القرآنية، يتضح أنها اتسعت أفقياً لتغطي التنمية الاقتصادية، والسياسة النقدية، وحركة التعامل التجاري، واستغلال الطاقات العاملة والمفكرة.

كما اتسعت عمودياً، وذلك بشمول التنمية الاقتصادية للمفهوم الواسع لها لـدى الفكر المعاصر، من حيث الاستفادة من الثروات الطبيعية، سواء كانت هذه الثروة زراعية أم

هذه الثروة إلا بذلك (2).

<sup>(1)</sup> سورة عبس/ 27-32.

<sup>(2)</sup> انظر تفسير الآيات الكريمة في كل من: الكشاف، ج4، ص 219، تفسير القرطبي، المجلد العاشر، ج 19، ص 221- 222، الظلال، ج8، ص 469-472.

<sup>(3)</sup> سورة يس/ 33–34.

سورة يس/ 35 (4)

<sup>(5)</sup> انظر تفسير الآية في كل من: الكشاف، ج3، ص 321-322، الظلال، ج7، ص 23. تفسير القرطبي: المجلد الثامن، ج 15، ص 25-26.

معدنية، والمحافظة على هذه الثروة لأطول فترة ممكنة، بحيث تكون جاهزة للإستعمال عند الحاجة، واعتماد النمط الاستهلاكي الرشيد، الذي يتناسب مع الحاجات الفعلية للمجتمع، وأضافت بعداً أخلاقياً لم تنجح الأنظمة الاقتصادية الأخرى في إقناع أتباعها بانتهاجه، وهو تقديم المصلحة العامة على المصلحة للشخصية.

وكذلك الحال في المعاملات التجارية، حيث أصل القرآن لأكثر من نصف المعاملات التجارية المعتمدة شرعاً، سواء أكانت المعاملة تجارية في أصلها كالبيع والسلم، أو اجتماعية دخل المال فيها كالمخالعة والصلح، أو وسيلة ضرورية لإتمام العمل التجاري كالكفالة والقرعة والقسمة، أو شكلاً من أشكال المنفعة المتبادلة كالشركة.

كما أن تنوع أساليب استنهاض الهمم، وحشد الطاقات، أمر تسعى لـ كـل الاقتصاديات المتميزة.

# (المبحث (الثاني

# المصادرالعسكرية

شرع الجهاد في الإسلام تحقيقاً لمبدأ العبودية والحاكمية لله سبحانه وتعالى.

فإذا رفض الأعداء الدخول في دين الله -ولهم في ذلك مطلق الحرية - فعليهم أن يخضعوا لسيادة المسلمين ويدفعوا الجزية، وإلا لجأ المسلمون للجهاد.

كما يلجأ المسلمون للجهاد عندما يُعتدى على أرضهم، وفي كلا الحالتين، فإن الجهاد يقتضى أمناً عسكرياً للمسلمين.

إلا أن القوة العسكرية، وتطبيق حق الله سبحانه وتعالى في العبودية والحاكمية، لا يعني عدم استفادة المسلمين اقتصادياً من الجهاد، فطبيعة الجهاد وما يترتب عليه في حال النصر، يوفر أمناً اقتصادياً للمسلمين.

فكما جاء القرآن الكريم بأكثر من خمسين آية (1)، توضح أهمية الجهاد ومشروعيته، فإنه قد جاء أيضاً بآيات توضيح كيفية التصرف والتوزيع للأموال التي امتلكها المسلمون بسبب الجهاد.

ومن جهة أخرى، فإن الواقع يؤكد أن الاستقرار الأمني والعسكري لدولة ما، سبب رئيسي في زيادة الاستثمار والنمو الاقتصادي، واستقرار أسعار صرف العملة وانتعاش التجارة الخارجية وحركة الإستيراد والتصدير.

والفوائد الاقتصادية للجهاد، والتي تعرض لها القرآن الكريم هي كما يلي (2):

<sup>(</sup>١) المعجم المفهرس، مرجع سابق، ص 533-536، مادة (قَتَلَ)، وص 182-183، مادة (جَهَدَ).

<sup>(2)</sup> سيتم ذكر مصارف كل منها عند الحديث عن مجالات الأمن الاقتصادي في الفصل الثالث.

# المطلب (الأول

#### الغنيمة

وتشمل الغنيمة الأرض والأسرى والسبي، وكذلك الأموال والأمتعة والأسلحة، ولكل حكمه (2).

# (الطلب(الثان<sub>ي</sub> **الفيء**

يسمّى ما أخذه المسلمون من الكفار بدون قتال فيئاً، وأصله من القرآن قول تعالى: ﴿ مَّاۤ أَفَآءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَهَىٰ وَٱلْيَتَهَىٰ وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمْ ﴾ (3).

ويشمل الفيء الخراج والعشور، ومال من لا وارث له من الكفار، وما تركه الكفار خوفاً من المسلمين، وما صولحوا عليه (4).

سورة الأنفال/ 41، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج8، ص1 وما بعدها.

انظر أحكام الغنيمة في كل من: حاشية العدوي على شرح أبي الحسن، المجلد الثاني، ص 8، وما بعدها، و: تقي الدين الفتوحي الشهير بابن النجار – منتهى الإرادات – تحقيق عبد الخالق، ص 314 وما بعدها، طبعة عالم الكتب، و:أبو زكريا النووي –روضة الطالبين – تحقيق: عادل أحمد عبد الجواد وعلي محمد معوض، ج 5، ص 327، وما بعدها، دار الكتب العلمية/ بيروت، ط1، وبدائع الصنائع، ج7، ص 124 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> سورة الحشر/ 7، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج 18، ص 14-15.

<sup>(4)</sup> انظر أحكام الفيء في كل من: بدائع الصنائع، ج7، ص 116 وما بعدها، روضة الطالبين، ج 5، ص 316، وما بعدها، منتهى الإرادات، ج1، ص 323، وما بعدها.

# (المطلب (الثالث

### الجزية

وهي نوع من أنواع الفيء، إلا أن لها أصلاً مستقلاً عن الفيء في القرآن، وهو قوله تعلى الله وهي نوع من أنواع الفيء إلا أن لها أصلاً مستقلاً عن الفيء في القرآن، وهو قوله تعلى الله وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحُرِّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱلله وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱلله وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنبَ حَتَّىٰ يُعْطُواْ ٱلْجِزِيّةَ عَن وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنبَ حَتَّىٰ يُعْطُواْ ٱلْجِزِيّةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَنِغِرُونَ ﴾(١).

و يمكن تعريفها بأنها المال المأخوذ من الكفار مقابل دخولهم في ذمة المسلمين، وهناك خلاف في سبب مشروعيتها، فالرأي الأول على أنها شرعت بدل قتلهم، والرأي الثاني على أنها بدل النُصرة والجهاد، والثالث على أنها سُكناهم ديار المسلمين.

وتؤخذ الجزية من القادرين على القتال، فيستثنى من ذلك النساء والأطفال والشيخ العاجز، والراهب المتفرغ للعبادة، بشرط أن لا يُعين المقاتلين.

أما مقدارها، فيترك للإمام تحديده، بما لا يشق عليهم، ويراعي في ذلك العدالة وقدرتهم على الدفع (2).

<sup>1)</sup> سورة التوبة/ 29، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج 8، ص 109 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> انظر: أحكام الجزية في كل من: حاشية العدوي، ج 2، ص 4، منتهـ الإرادات، ج1، ص 329، ومـا بعـدها، بـدائع الصنائع، ج7، ص 110.

### (المبعث (الثالث

### المصادرالإجتماعية

يتم معرفة متوسط دخل الفرد عند علماء الاقتصاد عن طريق قسمة الدخل القومي على عدد السكان، وعلى فرض ثبات الدخل القومي، فإن زيادة عدد السكان تؤدي إلى نقصان متوسط دخل الفرد.

حتى مع افتراض زيادة الدخل القومي، فإنه حسب نظرية (مالتس) للسكان فإن الدخل يتزايد بمتوالية حسابية، وعدد السكان يتزايد بمتوالية هندسية، مما يؤدي إلى النتيجة السابقة، مع استمرار نقصان دخل الفرد بتقدم الزمن.

وسبب النتائج السابقة هو المادية البحتة في حساب الكميات، وإغفال أي عامل آخر، لأن الفكر الاقتصادي الذي يتبنى هذه النظريات، فكرٌ ماديٌ يؤمن بالمحسوس فقط.

وليس الأمر كذلك في الاقتصاد الإسلامي، لأنه -كما سبق- يـرتبط بعقيـدة تُملـي على أتباعها -أحياناً- مفاهيم وحقائق، تتنافى مع فكرهم الاقتصادي المجرد عن العقيدة.

وعلى ذلك، فالزواج والإنجاب -مع ثبات الدخل- من عوامل نقصان متوسط دخل الفرد في الفكر الاقتصادي، أما في الاقتصاد الإسلامي، فإن الأمر يحتاج إلى إيضاح وتفصيل، يظهر في المطالب التالية:

## المطلب (الأول

### الزواج

الآية الكريمة التي ربطت بين الزواج والغنى هي قول تعالى: ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيَامَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمآبِكُمْ ۚ إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ (١).

فظاهر الآية تدل على أن الزواج سببٌ في الغنى، وليس الأمر كذلك، بدليل وجود الفقر والحاجة مع الزواج في بعض الحالات.

والصواب أن الآية جاءت لنقض المفهوم الخاطئ وهو أن الزوج سبب للفقر، والمفهوم الصحيح هو عدم ارتباط الزواج بالفقر، فقد يوجد الفقر عند غير المتزوجين، وكل من الحالتين مرتبط بمشيئة الله سبحانه وتعالى.

أما ظاهر النّص فإنه يؤول بناء على هذا الفهم، فيكون المعنى هو أن الزواج لا يمنع من الغنى، أو هو حصول الغنى ولو لفترة من الوقت، أو أن المقصود هو غنى النفس الذي يجعلها ترضى بالقليل<sup>(2)</sup>.

وما قيل في تفسير الآية السابقة، يقال في شرح الحديث النبوي الشريف تلاثة حق على الله عزوجل عونهم، المكاتب الذي يريد الأداء، والناكح الذي يريد العفاف، والمجاهد في سبيل الله (3)، فالعون هو بالمفهوم العام، وليس شرطاً أن يحصل الغنى المادي الدائم بسبب الزواج.

<sup>1)</sup> سورة النور/ 37، والأيامي جمع أيّم وهي التي لا زوج لها، بكراً كانت أم ثيبًا، وتطلق على الرجل غير المتزوج أيضاً: إلا أن غالب إطلاقها على النساء.

<sup>(2)</sup> انظر تفسير الآية الكريمة في كل من: القرطبي، ج12، ص 239-242، الكشاف، ج3، ص 63-64، الظلال، ج 18، ص 2525. ص 2525.

سنن النسائي بشرح السيوطي، ج5، كتاب النكاح –باب معونة الله الناكح الذي يريد العفاف، ص 61، طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت، وأخرجه الترمذي في الجامع الصحيح في فضائل الجهاد وقال: هذا حديث حسن.

# المطلب (الثاني

### الإنجاب

كانت عادة وأد البنات منتشرة في الجاهلية خوفاً من العار، كما كان البعض يفعل ذلك بالذكور والإناث على حد سواء خشية الفقر، فصحح القرآن هذا المفهوم الخاطئ، ووضح عدم ارتباط الإنجاب بالفقر، تماماً كما عالج موضوع الزواج وارتباطه الفقر.

وفي معرض توضيح المفهوم الصحيح، تعرض القرآن لحالتين، الأولى حالة قتل الأولاد خشية الوقوع في الفقر بسببهم فقال تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوٓاْ أُولَادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَاقٍ ۖ نَحْنُ لَوَ الْمَالَةِ ۗ نَحْنُ لَكُمْ مَا زَرَقَ الأَبناء على الآباء.

والحالة الثانية، قتل الأولاد بسبب فقر الآباء، فقال تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوٓاْ أُولَـٰلاَكُم مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللل

فكل آية كانت تقدم رزق الذي يتوهم الناس أنه سبب الفقر، وفي ذلك مبالغة من طمأنة المسلمين وإقناعهم أن الله سبحانه وتعالى هو الرزاق، حصل الإنجاب أم لم يحصل (3).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الإسراء/ 31.

<sup>(2)</sup> سورة الأنعام/ 151.

<sup>(3)</sup> انظر تفسير آية الإسراء في كل من القرطبي، ج7، ص 132، والكشاف، ج2، ص 447، الظلال، ج15، ص 320. 321.

# المبعث الرابع

## المصادرالإدارية

للإدارة تعريفات متعددة، إلا أن أبسط تعريف لها هي أنها إنجاز الأعمال من خلال الآخرين، ويستلزم ذلك أن يقوم المدير بعملية اتخاذ القرارات، والتي تنتج بدورها عن عمليات التنبؤ والتخطيط والتنظيم والتوجيه والرقابة (1).

والإدارة موهبة وفن، إلا أنها تصقل بالتدريب والدراسة، ومعرفة أسسها ومقوماتها، ولذلك، فإن القرآن الكريم قد أشار إلى بعض من هذه المقومات والأسس، تاركاً للعقل والخبرة البشرية اكتشاف المزيد منها، وإجراء التعديلات اللازمة عليها بما يحقق المصلحة.

والمتأمل لهذه المقومات في القرآن الكريم، يجدها محصورة في الأسس التالية:

# المطلب (الأول

### اختيار الكفاءات

وهو من أهم الأعمال التي يجب على الإدارة القيام بها، فوضع الرجل المناسب في المكان المناسب يوفر الوقت والجهد، ويساعد كثيراً في اتخاذ القرار الصحيح.

<sup>(1)</sup> انظر المزيد من تعريفات الإدارة في كل من:

أ. سهيل فهد سلامة – إدارة الوقت، ص 15، منشورات المنظمة العربية للعلوم الإدارية، عام 1988.

ب. عبد الغفار حنفي، وعبد السلام أو قحف – تنظيم وإدارة الأعمال، ص 10-12، طبعة المكتب العربـي الحـديث، عام 1993م.

وكما كان لقصة يوسف النه مساهمة فاعلة في سياسات التنمية الاقتصادية فإن لها النها - أيضاً - دوراً في موضوع الكفاءة، حيث يتضح اهتمامه النه بموضوع تنمية القوى البشرية، والتركيز على اختيار الكفاءات اللازمة لكل موقع، والحصول على ثقة الرأي العام في الشخص المرشح للمسئولية، ويبدو ذلك من خلال عدة مواقف في القصة تظهر كما يلي مراعاة التسلسل الزمني:

### الفرع الأول: موقفه مع السجينين

استغل يوسف فرصة سؤال السجينين عن رؤياهما ليجعل من ذلك مدخلاً للاعوتهما إلى التسليم لله بالحاكمية، بقوله: ﴿ إِنِ الله تَصحيح عقيدة الإيمان بالله، كما دعاهما إلى التسليم لله بالحاكمية، بقوله: ﴿ إِنَ اللَّهُ عَبُدُواْ إِلّا إِيّاهُ ﴾ (1) وذلك لعلمه بأن صحة العقيدة، والتسليم لله بحق الحاكمية، والتشريع فيه كل الخير، فسلامة الباطن بصحة العقيدة، وسلامة الظاهر، بصحة المعاملة، كل ذلك يزيد من كفاءة الإنسان وصلاحيته لتولي المهام، لوجود الرقابة الداخلية الذاتية، التي تدعو صاحبها إلى إتقان العمل والإبداع فيه، ولذلك، دعا يوسف السجينين على مدار أربع آيات إلى توحيد الله وعدم الإشراك به، ثم أوّل الرؤيا في الخامسة، وإذا كان يوسف قد فعل ذلك وهو سجين لا يملك من الأمر شيئاً، فمن باب أولى أن يكون أكثر حرصاً على تنمية القوى البشرية وإصلاحها وهو في موقع القوة والسيادة.

إن التغيير يجب أن يمارسه الإنسان في المحتوى النفسي، فيطور وينمي ذاته باتجاه الأفضل، ثم يجسد محتواه النفسي تغييراً خارجياً، ويحوله إلى ممارسة وتطبيق وتحقيق، لان أحوال الناس وأوضاعها الإجتماعية من الفساد أو الخير لا تتغير إلا إذا تغير محتوى الانسان (2).

<sup>(1)</sup> سورة يوسف/ 40، وانظر تفسيرها في الكشاف، ج 2، ص 321.

<sup>(2)</sup> سورة يوسف دراسة تحليلية -مرجع سابق- ص 418، 419، نقلاً عن: عبد اللطيف بري -الإنماء الروحي والإصلاح الإجتماعي، ص 46-48، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط1.

### الفرع الثاني: موقفه عندما طُلب لقابلة الملك

استدعى الملك يوسف لمقابلته بعد أن سمع تأويـل الرؤيـا واقتنع بـصحة التأويـل، ولكن يوسف رفض مقابلة الملك، مع ظنه بأن الملك سيكافئه ويُكرمه، ومع حاجته للحرية والخروج من السجن، إلا أنه رفض، لأنه دخل السجن بتهمة، ولم تبرأ ساحته أمـام الـرأي العام بعد، فقال لرسول الملك الذي استدعاه ﴿ ٱرْجِعٌ إِلَىٰ رَبِّلَكَ فَسَّعَلَهُ مَا بَالُ ٱلنِّسَوةِ ٱلَّتِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَ ﴾ (1)، وهو بذلك يطلب إظهار براءته على الملأ، فإذا حصل ذلك، ونـال الثقة والإعتراف بالكفاءة، فلا مانع لديه من تولي منصب عام.

### الفرع الثالث: موقفه بعد البراءة والثقة

بعد انتهاء التحقيق، وظهور براءة يوسف من التهمة الموجه إليه، استدعاه الملك ثانية بصيغة فيها إعجاب وتقدير حيث قال: ﴿ ٱكْتُونِي بِهِ ٓ أَسْتَخَلِصَهُ لِنَفْسِى ﴾، خلافاً لصيغة الإستدعاء قبل البراءة عندما قال: ﴿ ٱكْتُونِي بِهِ ٓ ﴾، وبعد الحوار مع يوسف منحه الثقة بقوله: ﴿ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَرِينٌ أُمِينٌ ﴾، أي موضع ثقتنا اليوم بأمانتك وكفاء تك، عندها، طلب يوسف الولاية العامة على التموين والتجارة، بقوله: ﴿ ٱجْعَلِنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ﴾، مبرراً ذلك الطلب بقوله: ﴿ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾، وهي نفس الصفات التي زكّاه الملك بها، وهاتان الصفتان من أهم ما تحتاجه الإدارة الاقتصادية الرشيدة (٤).

<sup>(1)</sup> سورة يوسف/ 50.

وردت نفس الصفات في قصة موسى الله (إنّ خير من استأجرت القوي الأمين) القصص/ 26، وفي قصة سليمان الله (وإني عليه لقوي أمين) النمل/ 29.

# المطلب (الثاني

#### التخطيط

يعتبر التخطيط أحد أهم مهام الإدارة، وهـ و الخطـ وة التاليـة للتنبـ ؤ، فعلـ أسـاس التوقعات المستقبلية يتم التخطيط للمرحلة القادمة.

ففي التخطيط للإنتاج -مثلاً- يجب حساب كمية المنتجات النهائيـة، وكيفيـة تطـوير المنتج، وصيانة لوازم الإنتاج، والقدرة الإستيعابية للأسواق، وإمكانية التصدير للخارج، واحتمالية تغير الأسعار، وأثر ذلك على بقية مُدخلات العملية الإنتاجية (1).

ومن حيث سعة الإنتشار، هناك التخطيط على المستوى الدولي، والتخطيط على المستوى الحلى، ومن حيث المدة الزمنية، هناك الخطط طويلة الأجل ومتوسطة الأجل، وقصيرة الأجل.

وفي قصة سيدنا يوسف الطِّيخ، تم اعتماد التخطيط، فقد وضعت خطة مدتها خمس عشرة سنة، وبصرف النظر عن سبب اعتماد هذا العدد من السنوات -وهـو الـوحي- فـإن التخطيط كان واضحاً في سياق الآيات؛ فالسنوات السبع الأولى كانت لزيادة الإنتاج والإنتاجية والإدخار، والسبع الثانية لتوزيع الثروة بعدالة تضمن الإكتفاء للجميع ولإعادة استثمار المدخرات، والعام الأخير لإعادة الإنتعاش للاقتصاد، والرجوع به إلى حالة التوازن.

كما تظهر أبعاد أخرى في التخطيط للخروج من الأزمة، تظهر من خـلال العمـل الزراعي الدؤوب الذي لا ينقطع، وأهمية تخزين الثمار وحفظها من التلف، وترشيد الاستهلاك، وتخصيص فائض يسمح بإعادة الإنتاج مع حسن استخدام هذا الفائض، والإهتمام بالعنصر البشري.

60

حسين موسى ونعيم أبو جمعة- إدارة الإنتاج- ص 8، مجهول دار الطباعة والنشر، ط2، عام 1989.

ومع أن التخطيط عمل بشري، ومعرّض للصواب وللخطأ، إلا أن التفريخ الـزمني واستخدام أساليب القياس، واعتماد ذلك كله على التنبؤ واستشراف المستقبل يعـد ضرورة اقتصادية ملحة<sup>(1)</sup>.

### المطلس (الثالث

### الإحصاء والإستقراء

كانت مهمة الطرق الإحصائية -سابقاً-هي جمع البيانات وتلخيصها، ووصفها ثم ازدادت أهمية الإحصاء بعد ذلك، فأصبح أداة هامة للعلوم التطبيقية والإنسانية بحيث تستنتج الحقائق في صورة احتمالية باستخدام الإحصاء (2).

ويمكن تعريف علم الإحصاء -بناءً على ما سبق- بأنه الأسلوب الذي يختص بالطرق العلمية لتجميع وتنظيم وعرض وتحليل البيانات، وكذلك الوصول إلى نتائج مقبولة وقرارات سليمة على ضوء هذا التحليل<sup>(3)</sup>.

ويتم جمع المعلومات المراد إحصاؤها وتحليلها إما عن طريق سجلات الدوائر الحكومية أو عن طريق دراسة جزء من المجتمع باختيار بعض العينات (4).

أما الإستقراء، فهو نوع من أنواع الإحصاء، يتم من خلاله دراسة الحالات الجزئية واستخراج نتيجة نهائية منها تنطبق على كل من الحالات.

<sup>1)</sup> سمير نوفل، الإعجاز الاقتصادي في سورة يوسف، ص 13، 14، مقال في مجلة الاقتصاد الإسلامي، عدد (57)، السنة الخامسة/عام 1986، من مطبوعات بنك دبي الإسلامي.

<sup>(2)</sup> محمد علي بشر ومحمد الروبي، مقدمة في طرق الإحصاء وتصميم التجارب- مقدمة الكتاب- دار المعارف بمـصر، ط3، عام 1974م.

<sup>(3)</sup> فتحي أبو راضي- مبادئ الإحصاء الإجتماعي- ج2، ص 13، طبعة دار المعرفة الجامعية- الإسكندرية.

<sup>(4)</sup> عبد المؤمن علبي- الإحصاء العملي - ص 4، طبعة مكتبة الشهباء.

ولقد وردت كلمة (الإحصاء) بمعنى العد والحصر، في أحد عشر موضعاً في القرآن الكريم<sup>(1)</sup>، منها قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَكُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴾<sup>(2)</sup>، أي في اللوح المحفوظ، وقوله تعالى: ﴿ لَّقَدْ أَحْصَدُهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًّا ﴾<sup>(3)</sup>؛ أي حصرهم بعلمه وأحاط بهم.

وفي هاتين الآيتين وغيرهما إشارة واضحة لأهمية الإحصاء، خاصة مع تطور الزمن وكثرة المعلومات وتداخلها، مما يجعل الإحصاء أداة هامة من الأدوات المساعدة للإدارة في اتخاذ القرارات الحكيمة.

# (الطلب (الرابع

### الرقابة والمعلومات المرتدة

تعني الرقابة التأكد من صحة التنفيذ للخطة الموضوعة والتعليمات الصادرة (4) فهي بذلك من المقومات الرئيسية لعملية الإدارة.

وتختلف الأساليب المعتمدة لضمان فعالية الرقابة باختلاف الأعمال الخاضعة للرقابة، وبتطور الفكر البشري في ذلك.

ففي عصر الخلافة العباسية -مثلاً - كان جهاز الرقابة يتكون من نظام الحِسبة وهـ و الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وولاية المظالم، وهو جهاز مكمل لجهاز القضاء، احتاج المسلمون إلى وجوده عند انتشار الظلم وفساد الذّمم، وعـدم قـدرة القـضاء -أحيانـاً - علـى

<sup>(1)</sup> المعجم المفهرس/ ص 206.

<sup>(2)</sup> سورة يس/ 12، وانظر تفسيرها في كل من: الكشاف، ج3، ص 317، القرطبي، ج15، ص 13، الظلال، ج23، ص 13.

<sup>(3)</sup> سورة مريم/ 94، وانظر تفسيرها في كل من: الكشاف، ج2، ص 526، القرطبي، ج11، ص160، الظلال، ج16، ص 2321.

<sup>(4)</sup> عوف الكفراوي، الرقابة المالية في الإسلام، ص 13، مؤسسة شباب الجامعة، إسكندرية، عام 1983م.

إيصال الحقوق لأصحابها، والجهاز الثالث للرقابة هو الرقابة المباشرة من قبل المسؤولين، ابتداءً من الخليفة، ومروراً بالوزراء وانتهاءً بكل المسئولين في السلطة التنفيذية في الدولة<sup>(1)</sup>.

إلا أن نظام الحسبة حظي بكثير من الإهتمام والكتابة والعرض المفصل لمهام هذه الوظيفة وصلاحيات المحتسب ونطاق عمله وغير ذلك، حيث تحوي المكتبة الإسلامية العديد من هذه الكتب<sup>(2)</sup>. أمّا أصل الحسبة في القرآن، فهو الآيات الكريمة التي تدعو إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والتي منها قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ ﴾(ق)، فاستمرار خيرية هذه الأمة مرتبط بالتعاون والإستمرار على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومحاربة الفساد بكافة صوره.

وفي مجال الاقتصاد بالذات، تتسع مهام الحسبة والرقابة لتشمل التأكد من كفاية وصلاحية المرافق العامة، والبنية التحتية، ودقة الموازين والمكاييل وعدم الغش والتدليس فيها، وعدم حصول الإحتكار، والتأكد من الإلتزام بالأسعار الرسمية في حالة التسعير الجبري.

ويدخل ضمن صلاحية المحتسب، مراقبة إيرادات الدولة الإسلامية، ومدى تسديد الإلتزامات وعدم المحاباة بين الناس، كما أن للمحتسب أن يراقب كيفية صرف الأموال العامة ومراعاة المصلحة فيها، وعدم الإسراف أو التبذير في إنفاقها، وعدم الإتجار بالمحرمات، وعدم التعامل بالربا والبيوع المحرمة، وعلى وجه العموم فإن وظيفة المحتسب، هي تحقيق المصالح الشرعية ومحاربة الفساد<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> الرقابة المالية في الإسلام -مرجع سابق- الصفحات 152، 179، 191.

من أهم هذه الكتب: إحياء علوم الدين للغزالي، المقدمة لابن خلدون، الأحكام السلطانية، لأبي يعلى، الحسبة في الإسلام لابن تيمية، الأحكام السلطانية للماوردي، الطرق الحكمية في السياسة الشرعية لابن قيم الجوزية، نصاب الاحتساب للسنامي.

<sup>(3)</sup> سورة آل عمران/ 110، وانظر تفسيرها في كل من: الكشاف، ج1، ص 454، القرطبي، ج4، ص 173.

أبو الحسن الماوردي- الأحكام السلطانية والولايات الدينية- ص 241-259، طبعة دار الكتب العلمية – بيروت، عام 1982م.

# (المطلب (الخامس

#### العدالة

ينظر الإسلام إلى الناس نظرة متساوية، دون تمييز على أساس اللون أو الجنس، ويعتبر أن التقوى هي أساس التفاضل.

وبناءً على ذلك، فإن العدل أساس هام من أسس نظام الحكم في الإسلام، ومطلوب تطبيقه والعمل بمقتضاه، لكل أصحاب الولايات والمسئوليات.

وقد جاء التكليف الرّباني بإقامة العدل بصيغة الأمر والإلزام، وذلك في قوله تعالى: 
﴿ إِنَّ ٱللّٰهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ ﴾ (1) ، بكل ما تحيوه كلمة العدل من معنى، من أداء الأمانات، والإنصاف، وترك الظلم، وإعطاء الحق، وبذل النصيحة، وترك الخيانة والإنصاف من النفس، وعدم الإساءة بالقول والفعل في السرّ وفي العلن (2) ، وعدم المحاباة والتحيز على أساس المعرفة أو القرابة أو المصالح المتبادلة، ووضع الرجل المناسب في المكان المناسب، وما يقال عن نظام الحكم يُقال عن الإدارة عموماً، فليست الإدارة إلا شكلاً من أشكال الحكم (3).

<sup>(1)</sup> سورة النحل/ 90.

<sup>(2)</sup> تفسير القرطي، ج10، ص 166، وانظر تفسير الآية أيضاً في: الكشاف، ج2، ص 424-425.

<sup>(3)</sup> للتوسع في مفهوم العدالة وأدلتها وتطبيقاتها في عصور الخلافة الإسلامية الأولى، انظر: محمد عبد القادر أبو فارس- النظام السياسي في الإسلام، ص 40-66، دار الفرقان للنشر للطباعة والنشر، عام 1986م، عمان - الأردن.

# (لمبحث (الخامس

## المصادرالروحية

لعل هذا المصدر -من وجهة نظر علم الاقتصاد- من أقل المصادر قدرة على تحقيـق الأمن، أو لا علاقة له بالأمن الاقتصادي أبداً.

ويقصد بالمصادر الروحية، المصادر التي تختص بأعمال القلوب دون الجوارح ومهمتها إصلاح الباطن، وترويض النفس على أعمال سامية، وأخلاق عالية، ولا يتصور حقيقتها إلا الذي يمارسها، ولا يستطيع الحكم عليها، ومعرفة كمية وجودها إلا صاحبها، لأنها تُرى بالبصيرة لا بالبصر.

ولقد اصطلح البعض على تسمية أعمال القلوب بالتّصوف(١)، وهو يـشمل مزيجـاً من الرضي، والتوكل، والقناعة، والخوف والرجاء، والخشية والثقة، وحسن الظن والإخلاص، وغير ذلك مما لا يطلع على حقيقته ومقداره إلا الله سبحانه وتعالى.

ولا يعني ذلك أن هذه الأعمال تبقى حبيسة النفس، فهي تفيض على الجوارح عملاً وسلوكاً بعد امتلاء القلب بها، كما يستطيع ذوو البصائر معرفة وجودها عنـد غيرهـم على وجه الظّن والتخمين.

أمّا عن علاقة هذه المصادر بالأمن الاقتصادي؛ فلقد أرشد القرآن الكريم إلى عملين قلبيين يساهمان في تحقيق هذا الأمن، ويظهر ذلك في المطلبين التاليين.

<sup>(1)</sup> ليس للتصوف تعريف جامع مانع متفق عليه، وليست فرق الصوفية سواء من حيث فهم الشريعة والإلتزام بها، فبعضهم على الحق وبعضهم على الباطل.

# المطلب (الأول

### الإستغفار

ولا يقصد به جريان كلمات على اللسان فقط، وإنما هو شعور قلبي بالتوبة والندم على فعل المعاصي، يُورث إقلاعاً عنها وعزماً على عدم الرجوع لها، وعند تحقق ذلك على المستوى الجماعي، بأن يغلب الصلاح على الفجور، والإستقامة على الإنحراف، فإن الجماعة تستحق رحمة الله العاجلة في الدنيا، لقوله تعالى: ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَّارًا فَي يُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيكُم مِدِّرَارًا ﴿ وَيُمْدِدَكُم بِأَمُوالٍ وَبَنِينَ وَجَعُعَل لَّكُم جَنَّنتٍ وَسَجُعُل لَكُم أَنْهُ الرق والإنجاب لنزول المطر وسعة الرزق والإنجاب وخصوبة الأرض وكثرة الزرع (2).

# (المطلب (الثان<sub>ي</sub> **الشك**ر

وحقيقته، اعتراف بأن الله هو المنعم والمتفضّل، وأن ذلك يستوجب إقراراً باللسان، بأن يحمد الله، كما يستوجب عملاً بالجوارح، بأن تستعمل نعم الله في طاعته، وأن لا يُستعان بها على معصيته (3).

<sup>(1)</sup> سورة نوح/ 10-12.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر تفسيّر الآية في كل من: القرطبي، ج18، ص 302، والكشاف، ج4، ص 162، الظلال، ج28، ص 127.

<sup>(3)</sup> ابن قدامة المقدسي –مختصر منهاج القاصدين- ج9، ص 343، الكشاف، ج2، ص 368.

فمتى ما حصل ذلك الشكر، استحق الشاكر نعمة الله العاجلة في الدنيا ببسط الرزق وسعته، لقول تعلى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ نَ رَبُّكُمْ لَإِن شَكَرْتُمْ لَإِن شَكَرْتُمْ لَإِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَدَابى لَشَدِيدٌ ﴾ فالآية نص في أن الشكر سبب المزيد (2).

أما الشق الثاني من الآية، وهو كفر النعمة، فيعني عدم الـشكر عليهـا، أو إنكـار أن الله واهبها، ونسبتُها إلى العلم والخبرة والسعي<sup>(3)</sup>.

(1) سورة إبراهيم/ 7.

<sup>(2)</sup> انظر تفسير الآية في كل من: القرطبي، ج9، ص 343، الكشاف، ج2، ص 368.

<sup>(3)</sup> الظلال، ج13، ص 139،-نقل بتصرف-.

#### (المبعث (الساوس

## تصحيح المفاهيم الخاطئة

العمل وليد الفكر، غالباً ما يتأثر الفكر بعقيدة معينة تجعله ينتهج منهجاً محدداً يختلف عن غيره من أنماط التفكير التي تتأثر بدورها بعقيدة مغايرة.

ولا يؤثر الفكر على العمل فقط، بل يؤثر على درجة فهم الواقع، والقبول به، ودعوة الغير إلى حمل هذا الفكر.

وإذا كانت الأنظمة الاقتصادية الوضعية، تسعى لتعبئة أتباعها فكرياً، فمن باب أولى أن يقوم النظام الاقتصادي الإسلامي بنفس الدور، لنفس الأسباب السابقة، وزيادة عليها أنه مضمون النجاح –عند أصحابه على الأقل للأنه رباني المصدر، يلائم حاجة الإنسان الحقيقية، حيث شرعه الله سبحانه وتعالى من أجل راحة الإنسان واستقامة حياته.

وفي هذا الصدد، قرر القرآن الكريم مجموعة من الحقائق، منها ما يتعلق بالمشكلة الاقتصادية التي يريد النظام حلها، ومنها ما يتعلق بالسلوك الفطري للإنسان من حيث الحرص على المال وعدم الرغبة في إعطائه للغير بدون مقابل، وثالثة تخص سبب التفاضل المادي بين الناس على مستوى الأفراد والجماعات، حيث يستوي البعض في العمل والجهد، لكنهم يختلفون في الدخل ومستوى المعيشة، ورابعة في المصدر الحقيقي للرزق، وما يتبع ذلك من طمأنينة وعدم تهافت في السعي، وأخرى عن مدى ملكية الناس للمال، وحريتهم في التصرف فيه.

ولقد طرح القرآن هذه القضايا مراعياً للفطرة الإنسانية وعجزها عن إدراك الصواب بنفسها، فأوضح الصواب بأسلوب يسهل فهمه، وفيما يلي هذه القضايا ونظرة القرآن لها.

## المطلب (الأول

#### مفهوم أن الرزق بيد الله

سبقت الإشارة إلى هذا المفهوم عند الحديث عن المصادر الإجتماعية، وتبين أن الزواج والإنجاب ليسا من أسباب الفقر، بدليل وجود الفقراء من غير المتزوجين، ومن المتزوجين الذين لم ينجبوا أطفالاً.

والجديد هنا، أن الله سبحانه وتعالى ضمن الرزق لجميع من يدب على الأرض من الملخوقات، بما فيها الإنسان، حيث قال تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَمُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا مُكُلُّ فِي كِتَبِ مُّبِينٍ ﴾ (1)، فبصرف النظر عن حاجة الإنسان واستحقاقه فإن الله قد تكفل برزقه -فضلاً لا وجوباً- ووعداً منه حقاً، وقيل أنه سبحانه لما ضمن أن يتفضل به على الناس، رجع التفضيل واجباً (2).

والرزق هو ما يتغذى به الحي، ويكون فيه بقاء روحه ونماء جسده، ولا يشترط فيه الملك، لأن البهائم تتغذى ولا تملك<sup>(3)</sup>. وإضافة إلى ضمان الرزق وتقديره، فإن العلم الإلهي محيط إحاطة تامة بمستقر كل دابة في الأرض، ومستودعها قبل وجودها، وكل ذلك كتاب مبين.

وفي موضع آخر، يؤكد سبحانه نفس المعنى، وهو أن الرزق مكتوب ومقسم في السماء من قبل الله، فيقول جل شأنه ﴿ وَفِي ٱلسَّهَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ (4)، "فما ترزقونه في الدنيا، وما توعدون به في العقبى كله مقدر مكتوب في السماء (5).

<sup>(1)</sup> سورة هود/ 6.

<sup>(2)</sup> الكشاف، ج2، ص 259.

<sup>(3)</sup> القرطبي، ج9، ص 6، وانظر تفسير الآية أيضاً في الظلال، ج2، ص 515.

سورة الذاريات/ 22. (4)

<sup>(5)</sup> الكشاف، ج4، ص 17، وانظر تفسير الآية أيضاً في القرطبي، ج17، ص 41.

ومع أن قول الله الحق، وهو أصدق القائلين، ولا يحتاج إلى بينة، فضلاً عن الحلف إلا أنه سبحانه أبى إلا أن يؤكد هذه الحقيقة بما لا يدع مجالاً للشك، وذلك في الآية التي تليها مباشرة، فقال عزوجل: ﴿ فَوَرَتِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ لَكَقُّ مِّثَلَ مَآ أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾، مقرباً المعنى للأذهان بالمحسوس المسموع وهو النطق (1)، فلا يبقى بعد ذلك سبباً للاعتقاد أن بشراً يرزق ويمنع، إنما الرازق هو الله، أما البشر والعمل والسعي، فكلها أسباب قد تؤدي لحصول الرزق وقد تعجز عن تحقيقه، وكل ذلك مرتهن بإرادة الله سبحانه.

والآيتين السابقتين، تخصصتا في توضيح هذا المفهوم، أما الآيات التي تنسب الرزق إلى الله -على مدار القرآن- فتزيد على مائة موضع<sup>(2)</sup>.

# (المطلب (الثان<sub>ي</sub> **ضرر البخل والشُّح**

فُطر الإنسان على حب التملك، وعدم الرغبة في إعطاء الغير هبة دون مقابل، ولم يُنكر القرآن وجود هذه الغريزة، إنما جاء ليهذبها بما يحقق المصلحة العامة للمجتمع المسلم، وذلك بالحث على الإنفاق في وجوه الخير المختلفة، والوعد بالثواب الجزيل على هذا السلوك، وبالمقابل ذم البخل والشُّح ورتب على ذلك عدداً من العقوبات في الدنيا والآخرة.

فإذا اعتقد البعض أن البخل خير لهم، فإن القرآن يخاطبهم بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ۗ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَآ ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ عَلَو خَيْرًا لَّهُم ۖ بَلْ هُوَ شَرُّ لَّهُم ۖ سَيُطَوَّقُونَ مَا خَيْلُواْ بِهِ عَيْرًا تَعْمَلُونَ ﴾ (3) مَا خَيْلُواْ بِهِ عَيْرًا تَعْمَلُونَ ﴾ (3) فكل مَا خَيْلُواْ بِهِ عَيْرًا تَعْمَلُونَ ﴾ (3) فكل

<sup>(1)</sup> الظلال، ج27، ص 582.

<sup>(</sup>زرق). المعجم المفهرس، ص 311، 312، مادة (زرق).

<sup>(3)</sup> سورة أل عمران/ 180.

ما مُنع من حق المال، زكاة كان أم نفقة واجبة، فإن البخيل المُمسك سيطوق بطوق من النار بقدر ما أمسك، ويُلزم بإيقاع العقوبة عليه بسبب خطئه، كما يُلزم الطّوق العنق<sup>(1)</sup>، أو أنّ ما بخل به يجعل حيّة يطوّقها في عنقه يوم القيامة تنهشه في رأسه إلى قدمه<sup>(2)</sup>.

هذه في الآخرة، أما في الدنيا، فإن الله يُيستر البخيل إلى كل وعورة، ويحرمه كل تيسير، ويجعل كل خطوة من خطاه مشقة وحرجاً، وينحرف به عن طريق الرّشاد، ويقوده إلى طريق الـشقاء<sup>(3)</sup>، وتظهر هذه المعاني جلية في قولـه تعالى: ﴿ وَأُمَّا مَنْ يَحِلَ وَاَسْتَغْنَىٰ ﴾ وَكَذَّبَ بِٱلْحُسْنَىٰ ﴿ وَأُمَّا مَنْ يَحِلُ وَاسْتَغْنَىٰ ﴾ وكذّب بِٱلْحُسْنَىٰ ﴿ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللللل

والأخطر من ذلك، أنّ البخل أحد الأسباب التي تؤدي إلى التفاق، وذلك إذا استفحل أمره، وازداد التمسك به، وقد ذكر القرآن ذلك في شخص بسط الله له رزقه، بعد أن وعد النبي بل بأن يُعطي كل ذي حق حقه، فدعا له السلام، فأصبح ذا مال كثيراً، ومنع حق الله، فنزل فيه قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَنهَدَ ٱللهَ لَإِن عَاتلنا مِن فَضَلِهِ لَنصَّدَّقَنَّ وَلَنكُونَنَّ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَمِنْهُم مِّن عَنهَدَ ٱللهَ لَإِن عَالله مِن وَتَوَلّوا وَهُم مُعْرِضُونَ وَلَنكُونَنَّ مِن ٱلصَّلِحِينَ ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنهُم مِّن فَضَلِهِ عَنِلُواْ بِهِ وَتَوَلّواْ وَهُم مُعْرِضُونَ وَلَنكُونَنَّ مِن ٱلصَّلِحِينَ ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنهُم مِّن فَضَلِهِ عَنِلُواْ بِهِ وَتَوَلّواْ وَهُم مُعْرِضُونَ وَلَنكُونَ فَلَا اللهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ وَلَن فَاعْقَبُهُم نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِم إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ وَبِمَا أَخْلَفُواْ ٱللهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ وَلَا مُنوا وَلَا الله منه والله والله والمنفق بسبب البخل الذي أدّى إلى إخلاف الوعد البخل، فإن النتيجة واحدة، وهي حصول النفاق بسبب البخل الذي أدّى إلى إخلاف الوعد بالإنفاق (6).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> القرطبي، ج 4، ص 291.

<sup>(2)</sup> الكشاف، ج1، ص 484، نقل بتصرف، وانظر أيضاً: الظلال، ج4، ص 174.

<sup>(3)</sup> الظلال، ج30، ص 597 -نقل بتصرف-.

<sup>(4)</sup> سورة الليل/ 8-10، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج20، ص 84، الكشاف، ج4، ص 261.

<sup>(5)</sup> سورة التوبة/ 75–77.

<sup>(6)</sup> انظر سبب نزول الآيات في كل من: الكشاف، ج2، ص 203، الظلال، ج10، ص 259-260.

## (المطلب (الثالث

#### خلافة الإنسان على المال دون تملك حقيقي

ومما يساعد على ترك البخل والشُّح، أن يعلم الإنسان حقيقة ملكيته للمال، ومـدى الصلاحيات المخوّلة إليه في التصرف فيه.

وفي ذلك، يقرر القرآن في العديد من المواضع، أن الله سبحانه وتعالى له ملك السموات والأرض وما بينهما، فهو المالك الحقيقي لأنه الخالق لهذا الملك، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ لَهُ وَمُلكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (1) وفي نفس الوقت يقرر القرآن نفي الملكية الحقيقة عن البشر، وهي النابعة من الخلق والإيجاد، قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِيرَ وَعَمَّمُ وَنِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَواتِ وَلا في ٱلْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرَكِ وَمَا لَهُ مِن ظَهِيرٍ ﴾ (2) والآية واضحة في نفي ملكية الناس لذرة من خير أو شر أو نفع أو ضر من ذرات هذا الكون، ونفي أن يكونوا حتى مجرد شركاء في هذه الملكية مع الله، فالله ذو القدرة المطلقة، ولا يجتاج أحداً (3).

أما التكييف لملكية الإنسان للمال -بعد الحقيقتين السابقتين- فهو أنّه مستخلف على هذا المال من قبل الله، ويظهر ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة البقرة،/ 107.

<sup>(2)</sup> سورة سبأ/ 22.

<sup>(3)</sup> الكشاف، ج3، ص 287، ومشل الآية السابقة في المعنى قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمُلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾ فاطر/ 13، والقطمير: لفافة النواة وهي القشرة الرقيقة الملتفة عليها، انظر: الكشاف، ج3، ص 304.

فِيهِ ﴾ (1) "فالأموال التي في أيديكم إنما هي أموال الله بخلقه وإنشائه لها، وإنما مولكم إيّاها، وخوّلكم الإستمتاع بها، وجعلكم خُلفاء في التصرف فيها، فليست هي بأموالكم في الحقيقة، وما أنتم فيها إلا بمنزلة الوكلاء والنواب فأنفقوا منها في حقوق الله، وليهن عليكم الإنفاق منها كما يهون على الرجل النفقة من مال غيره إذا أذن له فيه (2).

# المطلب الرابع مناقشة مبدأ الندرة (3)

تتفق الأنظمة الاقتصادية على أن هناك مشكلة اقتصادية، وأن هذه المشكلة تحتاج إلى حل، ولكن الخلاف في تحديد هذه المشكلة، ومن ثم في كيفية علاجها.

فالاقتصاد الرأسمالي، يعتقد أن الموارد الاقتصادية لا تكفي لحاجة البشر، ولذلك فإن المشكلة تكمن في الندرة النسبية، ومهمة الاقتصاد هي توزيع الموارد المحددة على الحاجات المتعددة.

والاقتصاد الإشتراكي يعتقد أن المشكلة هي في شكل الإنتاج وعلاقات التوزيع حيث أن هناك تناقضاً بينها، فتوزيع الموارد على فروع الإنتاج مقترن بجهاز السوق الحر، والذي يؤدي بدوره إلى ممارسات احتكارية ناتجة عن التضارب بين مصالح المنتجين والمستهلكين، يؤدي بالنهاية إلى فوضى في علاقات التوزيع، ومهمة الاقتصاد هي التوفيق بين شكل الإنتاج وعلاقات التوزيع، وإزالة التعارض بينها، وذلك عن طريق التخطيط المركزي للاقتصاد الكلى.

<sup>(1)</sup> سورة الحديد/ 7.

<sup>2</sup> الكشاف، ج4، ص 61.

<sup>(3)</sup> انظر كلاً من:

أ- اقتصادنا لباقر الصدر -مرجع سابق- ص 306-308.

ب- النظام الاقتصادي في الإسلام للنبهاني - مرجع سابق- ص 47-48.

ج- عبد العزيز هيكل – مدخل إلى الاقتصاد الإسلامي- ص 41-55، دار النهضة العربية، بيروت، عام 1983م.

فالكون وما فيه من ثروات زراعية ومائية، وطاقة شمسية، ورياح وأمطار، وغيرها، كله مسخر لخدمة الإنسان وتوفير احتياجاته، بما لا سبيل لحصر هذه النعم من كثرتها.

وعلى ذلك، فإن القرآن لا يعترف بوجود ندرة في الموارد، لا مطلقة ولا نسبية ويصرح بأن المشكلة الاقتصادية هي كُفر الإنسان بالنعمة ، وإهماله استثمار الطبيعة، وعدم عدالته في التوزيع (إن الإنسان لظلوم كفّار).

# (المطلب (الخامس سبب التضاضل المادّي

تعود نسبة اختلاف التفاضل الماديّ في المجتمعات إلى أسباب متعددة، منها ما يرجح إلى هيكلية الاقتصاد القائم، ودرجة تدخل الدولة في النشاط الاقتصادي، ونوعية القوانين التي تحكم الملكية والتوزيع، وقد يكون ارتفاع نسبة التفاضل عائداً إلى وجود الإحتكار بيد فئة محدودة، أو إلى الفساد المؤسسي الذي يزيد من الفجوة بين الأغنياء والفقراء، فيعطى

<sup>1)</sup> سورة إبراهيم/ 32-34.

النسبة الأعلى من الدخل القومي للفئة الغنية المترفة، والنسبة الأقـل للفئة الفقـيرة الحتاجـة، وقد يكون السبب هو اختلاف درجة المثابرة والنشاط لدى الأفراد، كما قد يعود الـسبب إلى مدى وجود الثروات الطبيعية والصناعية في المجتمع، ودرجة استغلالها، ومدى الإعتماد على الغير في هذا الإستغلال، إلى غير ذلك من الأسباب، إلا أن النتيجة هي وجود تفاضل مادي في المجتمعات في العصور المختلفة، بغض النظر عن الأسباب.

ويُعد هذا التفاضل مدعاة للتنافس بين المذاهب الاقتصادية المختلفة في تفسير وتحليل الواقع، واستخلاص أسباب التفاضل ومحاولة تقليصها، والإلقاء باللوم على المذاهب الأخرى، وباعتبارها سبباً في وجود الفجوة الاقتصادية في المجتمعات.

وللاقتصاد الإسلامي، مساهمة فاعلة في الموضوع، فهو لا يُنكر وجود التفاضل - ابتداءً - ولا يعتبر وجوده خللاً يحتاج إلى علاج، بـل يعتبر عـدم وجوده -إن حـصل - هـو الخلل؛ لأن ذلك يؤدي إلى الإضطراب واختلال التوازن على مستوى الاقتصاد الكلي.

وتظهر هذه المعاني في قوله تعالى: ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَس ِلِّيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا ﴾(1).

فالتفاضل بين الناس في الغنى والفقر، وفي القدرات والمواهب، سبب للتوازن الاقتصادي، حيث يستفيد كل واحد من الآخرين، ويستفيد الآخرون منه، على مبدأ المنفعة المتبادلة، أو (التسخير) باصطلاح القرآن، فربّ العمل يُسخّر العامل في إنجاز ما يريد، وبالمقابل يُسخّر العامل ربّ العمل في الحصول على أجره، وكلاهما يُسخّر الطبيب للعلاج، ويسخرهما الطبيب في الحصول على المال اللازم لاستمرار حياته وعمله في مهنته، وهكذا.

ولو حصل أن تساوى كل الناس في الغنى، وفي القدرات والميزات، فسيؤدي ذلك إلى توقف الحياة الاقتصادية لعدم وجود الدافع على العمل<sup>(2)</sup> -عرضاً وطلباً- ولـذلك، رفعت القسمة الربانية في الرزق بعض الناس على بعض ليسخر بعضهم بعضاً.

<sup>(1)</sup> سورة الزخرف/ 32.

<sup>(2)</sup> انظر تفسير الآية في كل من: القرطبي، ج16، ص 83، والكشاف، ج3، ص 486، الظلال، ج25، ص 329-330.

وللتوازن على مستوى الاقتصاد الكلي للمجتمع المسلم بعد آخر، يظهر في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُت مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْض﴾(١).

وقد ورد<sup>(2)</sup>، أن هذه الآية الكريمة خاصة بأقوام بعينهم، إلا أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، واستخدام (ال) التعريف يدل على العموم، ولذلك فلا بُدّ من التوفيق بين الرأيين، بأن يقال أن الأصل هو سعة الرزق للمجتمع الذي يلتزم بتعاليم الإسلام، وضيق الرزق للمجتمع المسلم هو ابتلاء واستثناء من القاعدة.

أما على مستوى الاقتصاد الجزئي بالنسبة للأفراد، فيقرر القرآن وضعاً مغايراً لوضع المجتمعات، إذا يقرر ابتداءً أن الرزق في الدنيا ليس حكراً على أحد، فالذين يريدون العاجلة، والذين يريدون الآخرة، كل يحصل على رزقه في الدنيا، وليس ذلك دليلاً على التفاضل في الآخرة ﴿ كُلاَّ نُّمِدُ هَتَوُلاً ءِ وَهَتَوُلاً ءِ مِنْ عَطَآءِ رَبِكَ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِلَكَ مَحَظُوراً ﴾(3).

وهذه القاعدة القرآنية تحتاج إلى مزيد من التّفصيل على ضوء ما سبق، فإذا أُعطي المسلم الملتزم كان ذلك هو الأصل العام، وإذا لم يُعط -حتى مع الإستغفار والـشكر-كان ذلك ابتلاءً يؤجر بالصبّر عليه.

أما الكافر، فإذا أُعطي، كان ذلك إملاءً له ليزداد إثماً في الدنيا وعـذاباً في الآخـرة، وإذا لم يعط كان ذلك عقوبة عاجلة في الدنيا.

والإعطاء والمنع للمسلم والكافر على المستوى الفردي، يحقق التوازن العام على المستوى الجماعي، فلا بد من منع الرزق وتضييقه على البعض (ليتخذ بعضهم بعضاً سخرياً).

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف/ 96.

<sup>(2)</sup> انظر: القرطبي، ج7، ص 253، والكشاف، ج2، ص 98.

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء/ 20، وانظر تفسيرها في كل من:

القرطبي، ج10، ص 236، الكشاف، ج2، ص 443، الظلال، ج15، ص 314.

وخلاصة ما سبق، أن سبب التفاضل بالنسبة للمجتمع هـو التسخير الـذي يـؤدي للتوازن، وبالنسبة للأفراد المسلمين، فالبسط أصل والقبض ابتلاءً، أما الكُفّار، فالبسط إمـلاءً والقبض عقوبةً.

وعموماً، فإن مصادر تحقيق الأمن الاقتصادي في القرآن الكريم على نـوعين: الأول تشترك فيه الأنظمة الاقتصادية، ويشمل المصادر الاقتصادية من تنمية وضبط للتعامل بالنقـد وإباحة ما يحتاجه الناس من أنواع المعاملات، والمصادر العسكرية -مع الفـارق في الأهـداف والوسائل- والمصادر الإدارية بأبعادها المختلفة.

أما النوع الثاني: فهو ما انفرد به القرآن، ويشمل المصادر الإجتماعية من زواج وإنجاب، والمصادر الروحيّة التي هي الشكر والإستغفار، كما يشمل تصحيح المفاهيم وترسيخ العقيدة بأن الله هو الرازق وأن الإنسان مستخلف على المال، وأن البُخل يعود بالضرر على صاحبه عاجلاً وآجلاً، ولا يخفى ما لهذه المصادر من أثر في تحقيق الطمأنينة في نفس المؤمن، والبعد عن التهافت على المادة والتفاني في جمعها، والذي غالباً ما يكون على حساب المبادئ والقيم.

# (الفصل (الثاني المحافظة على الأمن الاقتصادي

# (الفصل (الثاني

## المحافظة على الأمن الاقتصادي

بعد الجولة الماضية بين آيات القرآن الكريم للتعرف على المصادر التي يؤدي الإعتماد عليها إلى تحقيق الأمن الاقتصادي، تأتي الخطوة التالية، وهي المحافظة على هذا الأمن واستمراريته ومنعه من الزوال.

وكما كانت مصادر تحقيق الأمن كثيرة ومتنوعة، فإن أساليب المحافظة عليه لا تقل كثرة وتنوعاً أيضاً، فهي تتشعب بحيث تشمل الوعظ والإرشاد والتذكير بسئة الله في الأمم السابقة حيناً، وتوثيق المعاملات حفاظاً على حقوق العباد حيناً آخر كما تمنع بعض المعاملات تارة، وتستخدم الحزم والعقوبة تارة أخرى، والمباحث التالية تسلط الضوء على هذه الأساليب بشيء من التفصيل والإيضاح.

## (المبعث (الأول

## الوعظ بقصص الأمم السابقة

تحوي قصص الأمم السابقة العديد من الدروس والمواعظ، ولقد ساقها القرآن لحكمة أوضحها بقوله: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾. فأصحاب العقول الراجحة يتعظون بما ورد في هذه القصص، ويعلمون أن الله سبحانه وتعالى له سنن كونية تحصل متى ما حصلت أسبابها، لأن الله يقول: ﴿ سُنَّةَ ٱللهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ ٱللهِ تَبْدِيلاً ﴾(1).

وفي موضوع الأمن الاقتصادي، ساق القرآن مجموعة من هذه الدروس، يعلّمنا الأوّل منها أن المعصية والبُعد عن منهج الله يؤدّي إلى وقوع العذاب، أو مصادرة النّعمة، أو إنقاصها على الأقل.

أما وقوع العذاب فيظهر في قصة قارون (2)، وهو رجل من قوم موسى الناس أما وقوع العذاب فيظهر في قصة قارون (2)، وهو رجل من قوم موسى الناس من علم التوراة حتى كان من أعلم الناس بها، كما آتاه مالاً كثيراً لدرجة أن مفاتيح خزائن مالِه كانت تثقل كاهل الرِّجال الأشداء، فنسب قارون الفضل في وجود المال إلى نفسه وعلمه، وضيّع حق الله في المال، وتكبّر على عباد الله الفقراء، وركن إلى الدنيا مطمئناً لها (3) فاستحق العذاب على فعله فوقع العذاب، قال تعالى: ﴿ فَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُون ٱللهِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة الفتح/ 23.

<sup>(2)</sup> سورة القصص/ 76-82.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  انظر تفسير القصة في كل من: القرطبي، ج $^{(3)}$ ، ص $^{(4)}$  الكشاف، ج $^{(3)}$ ، ص $^{(5)}$ 

أمّا مصادرة النعمة، فتظهر في قصة صاحب الجنتين<sup>(1)</sup>، والذي فعل كما فعل قارون حيث تكبر على أخيه الفقير وأنكر القيامة واطمأن إلى الدنيا، ولم يؤد حق الله في المال، فبادره الله بعقوبة عاجلة، قال تعالى: ﴿ وَأُحِيطَ بِثَمَرِهِ عَالَاهُ مَا أَنفَقَ فِيهَا وَهِيَ الله بعقوبة عاجلة، قال تعالى: ﴿ وَأُحِيطَ بِثَمَرِهِ عَالَاهُ مَا أَنفَقَ فِيهَا وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلَيْتَنِي لَمْ أُشْرِكَ بِرَبِيّ أَحَدًا ﴾ فندم بعد فوات الأوان<sup>(2)</sup>.

كما تظهر مصادرة النعمة في قصة أصحاب الجنة (3)، والذين كان أبوهم رجلاً صالحاً، يتصدق بكثرة على الفقراء والمساكين، فلمّا مات أرادوا أن يمنعوا الصدّقة عن الفقراء، وذلك بالإسراع في قطف الثّمار قبل حضور المساكين، ودون أن يتركوا لهم شيئاً، فاستحقوا بهذه النيّة مصادرة النعمة منهم ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِفٌ مِّن رَبِّكَ وَهُمْ نَآبِمُونَ ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِفٌ مِن رَبِّكَ وَهُمْ نَآبِمُونَ ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِفٌ مِن رَبِّكَ وَهُمْ نَآبِمُونَ ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِفُ مِن الله (4).

وأمّا إنقاصُ النّعمة، ففي قصة أدم وحواء عليهما السلام (5)، حيث أسكنهما الله الجنّة، وأباح لهما التمتّع بكل ما فيها باستثناء شجرة معينة متفهماً من الأكل منها امتحاناً من الله، ويصف القرآن بقية القصة بقوله: ﴿ فَأَزَلَّهُمَا ٱلشَّيْطَنَ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ الله، ويصف القرآن بقية القصة بقوله: ﴿ فَأَزَلَّهُمَا ٱلشَّيْطَنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُم لِبَعْضٍ عَدُولً وَلَكُم فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتنعً إِلَىٰ حِينٍ ﴾، فإتباع وساوس الشيطان أبعدهما عن الجنّة وأنزلهما إلى الأرض (6).

والدّرس الثاني، أن الله سبحانه وتعالى هو الرزاق الحقيقي، فقد يمنعُ الرزق مع حصول أسبابه من سعي وعمل، وقد يقدّر الرزق بدون أسباب، ويظهر ذلك في قصة

<sup>1)</sup> سورة الكهف/ 32-44.

<sup>(2)</sup> انظر تفسير الآيات الكريمة في كل من: القرطبي، ج10، ص 398-411، الكشاف، ج2، ص483-486.

<sup>(3)</sup> سورة القلم/ 17-33.

<sup>(4)</sup> انظر تفسير القصة في الكل من: القرطبي، ج18، ص 239-245، الكشاف، ج4، ص144-144.

<sup>(5)</sup> سورة البقرة/ 35-36، كما وردت القصة في سورتي طه والأعراف.

<sup>(6)</sup> القرطي، ج1، ص 298-323، الكشاف، ج1، ص 274-273.

مريم السلام عندما كان زكريا الله يجد عندها فاكهة الصيف في الشتاء وفاكهة الستاء في الساء في الله وقال يَه مَرْيُمُ أَنَّىٰ لَكِ هَعْذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ إِنَّ الله يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ )، فكان رزقهما ينزل عليها من الجنة بأمر الله (2) دون أن تقوم هي بفعل الاسباب الموجبة لحصول الرزق، إلا أن حصول الرزق بلا سبب خلاف الأصل، وعليه، فليس في هذا الدرس دعوة للكسل وعدم الأخذ بالأسباب.

أما الدرس الثالث، فيأتي مفصلاً لجمل الدرس الثاني، فمع أن الرازق هو الله، لكن العمل والسعي مطلوب من الناس، ويأتي هذا الدّرس في نفس القصة في موضع آخر في القرآن، حيث يأمر الله مريم بالسعي وعمل الأسباب في طلب الرزق بقوله: ﴿ وَهُرِّي ٓ إِلَيْكِ بِحَذْعِ ٱلنَّخَلَةِ تُسَقِط عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴾(3) مع قدرته تعالى على رزقها دون عمل كما فعل في المرأة الأولى إلا أنه -ولحكمة أرادها- طلبة منها العمل، ليقرر المنهج الطبيعي في الحصول على الرزق وهو السعى والعمل (4).

وعموماً، فإن القرآن عندما ساق كل هذه القصص، فكأنّه يقول لنا: إذا أردتم أن تحافظوا على الأمن الاقتصادي، فعليكم بالإلتزام بطاعة الله، والسعي في طلب الرزق، مع الإعتقاد أن الرزق كله بيد الله، وإن عصيتم فسنة الله ماضية فيكم كما مضت في الأمم السابقة.

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران/ 33–51.

<sup>(2)</sup> انظر كلاً من: القرطبي، ج4، ص 71-77، الكشاف، ج1، ص 427.

<sup>(3)</sup> سورة مريم/ 25.

<sup>(4)</sup> انظر كلاً من: القرطي، ج11، ص 94، الكشاف، ج2، ص 507.

# (المبحث (الثاني

## توثيق الماملات وضبطها

سبق الحديث عن وجودب أداء الأمانات إلى أهلها وترك الخيانة، ذلك في المطلب الخاص بالمعاملات المباحة، كما تم التعرض للرهن كأداة مباحة لضمان الحق.

وإضافة إلى الوسيلتين السابقتين، جاء القرآن بضوابط أخرى تكفل إيـصال الحقـوق لأصحابها وأداء الواجبات المطلوبة منهم، تظهر في المطالب التالية:

## (المطلب (الأول

## كتابة الدّين

الدين هو كل معاملة يكون أحد العوضين فيها حاضراً، والآخر في الذمة نسيئة (1)، وحكمة مشروعية كتابة الدين هو منع النّسيان المتوقع بين المعاملة وحلول الأجل، ودفع وساوس الشيطان بإنكار الحق، وحفظ حقوق الورثة في حالة وفاة صاحب الحق (2).

أما أصل الكتابة، فهو أطول أية في القرآن وهي آية الدين التي فصّلت العديد من الأحكام، وبدايتها تقرر مشروعية كتابة الدّين لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ إِذَا لَا حَكَام، وبدايتها تقرر مشروعية كتابة الدّين لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ إِذَا لَا حَكَام، وبدايتها تقرر مُسَهَّى فَٱكْتُبُوهُ ﴾ (3)، والأمر على إطلاقه يفيد الوجوب، إلا أن تَدَايَنُ إِلَى أَجَلِ مُسَهَّى فَٱكْتُبُوهُ ﴾ (3)،

<sup>(1)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 247.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق: الجزء والصفحة.

<sup>(3)</sup> سورة البقرة/ 282.

في الآية التالية لها قرينة تصرف الأمر عن الوجوب، وهي قول ه تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضُكُم بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ ٱلَّذِي آؤَتُمِنَ أَمَنتَهُ ﴿ ﴾، فدل ذلك على استحباب الكتابة وندبها(1).

# (المطلب (الثاني

#### الإشهاد عند التبايع

وهو سيلة شبيهة بالكتابة لضمان الحق، يدخل فيه طرف ثالث وهو الشهود، وذلك بالسروط السرعية المعتبرة (2)، والأصل فيه آية الدين السابقة، وتحديداً قوله تعالى: ﴿ وَأُشَّهِدُوۤا إِذَا تَبَايَعۡتُمۡ ﴾، وحكم الإشهاد الندب وليس الوجوب (3)، بسبب وجود القرينة السابقة، ولأن النبي بلا باع واشترى ورهن درعه عند يهودي، ولم يشهد على أيّ من ذلك (4).

<sup>(1)</sup> أحمد بن الحسين البيهةي –أحكام القرآن للشافعي – ج1، ص 137–138، دار الكتب العلمية، بيروت، عام 1975م، وأيضاً: أحكام القرآن للجماص، ج2، ص 206، والقرطبي، ج3، ص 383، وهذا الحكم ليس محل إجماع، إذ الظاهريين وبعض الفقهاء يوجبون الكتابة.

<sup>(2)</sup> انظر: مغنى المحتاج -مرجع سابق- ج4، ص 426، وما بعدها.

<sup>(3)</sup> انظر: أحكام القرآن للشافعي، ج2، ص 125-126، أحكام القرآن للجصاص، ج2، ص 206.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 251.

## (المطلب (الثالث

#### أخذ الحق والمعاملة بالمثل

وهو حق يدفع الظلم عن المظلوم في الأمور المالية وغيرها، وأصل المعاملة بالمثل قوله تعالى: ﴿ فَمَنِ آعَتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَآعَتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا آعَتَدَىٰ عَلَيْكُمْ الله سواء كان هذا الإعتداء على النفس أو ما دونها أو على المال، ولقد روت عائشة رضي الله عنها أن هنداً بنت عتبة، زوجة أبي سفيان، اشتكت إلى الرسول الشقالت: أن أبا سفيان رجل شحيح، فهل علي جناح أن آخذ من ماله سراً، فقال الشيائد المرت إناء فيه طعام، بعثت به بالمعروف (2)، وكذلك ما ورد عن عائشة رضي الله عنها بأنها كسرت إناء فيه طعام، بعثت به صفية رضي الله عنها إلى الرسول الشيئ، فقال لعائشة بعد أن سألته عما يجب عليها طعام كطعامها وإناء كإنائها (3). ويستفاد من الحديثين السابقين، وجوب ضمان الإتلاف المتعمد، وأن من استهلك مالاً لغيره كان عليه مثله (4)، وجوباً إذا طالب صاحب الحق بحقه، أما المطالبة بالحق بالنسبة لصاحبه فهي مباحة وليست واجبة.

(1) سورة البقرة/ 194.

<sup>2)</sup> محمد بن إسماعيل البخاري-صحيح البخاري- كتاب البيوع- الباب الخامس والتسعين، الحديث الثاني، المجلد الثاني، ج3، ص 36، دار الفكر، ط عام 1981.

<sup>(3)</sup> أحمد بن حنبل – المسند– ج6، ص 277، طبعة دار الفكر، كما أخرجه الترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج1، ص 326.

# (المطلب (الرابع تحريم شهادة الزُّور

الزور هو كل ما عدا الحق من الباطل والكذب<sup>(1)</sup>، وشهادة الزور هي تصوير الباطل بصورة الحق أمام القضاء<sup>(2)</sup>، وقد نهى القرآن عنها أشد النهي عندما قرنها تعالى مع الشرك بالله، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَٱجْتَنِبُواْ ٱلرِّجْسِ مِنَ ٱلْأُوْتُنِ وَٱجْتَنِبُواْ قَوْلَ ٱلزُّورِ ﴾ (3) وسبب هذا التشديد هو ما لشهادة الزور من خطر عظيم على المجتمعات، حيث تؤدي إلى تضييع الحقوق ونشر الأحقاد والعداوة بين الناس، وقد أكد هذا معنى رسول الله عندما أخبر أصحابه عن أكبر الكبائر، فلما وصل إلى شهادة الزور جلس –وكان متكئاً، فما زال يكررها حتى قالوا: ليته سكت<sup>(4)</sup>.

## (المطلب (الخامس

#### تحريم كتمان الشهادة

يتشابه كتمان الشهادة مع شهادة الزور، في أنّ كلاً منهما يؤدي إلى تضييع الحقوق على أصحابها، وللسماح للظلم بالإنتشار، ولذلك جاء النهي القرآني عن كتمان الشهادة

<sup>(1)</sup> القرطبي، ج12، ص 55.

<sup>(2)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج3، ص 1284، 85، نقل بتصرف-، وانظر أيضاً: أحكام القرآن للجـصاص، ج5، ص 77.

<sup>(3)</sup> سورة الحج/ 30.

صحيح البخاري -باب ما قيل في شهادة الزور، حديث رقم (2511)، تصنيف: مصطفى البغا، مؤسسة علوم القرآن، ط3، عام 1987م.

بصيغة واضحة وفيها تأكيد، وهي قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَادَةُ ۚ وَمَن يَكُتُمُهَا فَإِنَّهُۥ ٓ عَلى الْكَتَمان. وَالنَّهُ يَفيد التحريم، ويؤكد ذلك ترتب الإثم على الكتمان.

أما نسبة الإثم للقلب، فلأن القلب هو مجمع الصّلاح والفساد، فعبّر بالبعض عن الكل (2)، كما أن الكتمان عمل قلبي حيث يعقد النية بقلبه على ترك أداء الشهادة بلسانه (3).

وأداء الشهادة فرض كفاية، إذا فعله البعض سقط الإثم عن الباقين، وإذا امتنع الجميع أثموا جميعاً، وإذا لم يكن على الحق إلا شاهدين، تعين عليهما أداء الشهادة، ويحرم عليهما كتمانها<sup>(4)</sup>.

## (الملك (العاوس

#### تحريم الأيمان الكاذبة والنهي عن المبالغة في الأيمان الصادقة

اليمين هو تحقيق الأمر أو توكيده بذكر اسم الله أو صفة من صفاته (5)، فإذا كان الحالف كاذباً، فإن ذلك منهي عنه، وقد اعتبره القرآن صفة من صفات المنافقين. فقال تعالى عنهم: ﴿ ٱتَّخَذُوۤا أَيْمَنهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (6)، عنهم: ﴿ التَّخَذُوٓ اللهِ عَن صور شهادة الزور، كما قد تستخدم الأيمان في البيع لحمل المشتري على التصديق، والشراء بالسعر الذي يريده البائع. وأما الأيمان الصادقة، فهي مشروعة في القرآن لقوله تعالى: ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ ٱللّهُ بِٱللَّغُو فِيَ أَيْمَنِكُمْ وَلَنكِن يُؤَاخِذُكُمُ

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة البقرة/ 283.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> القرطبي، ج3، ص 415، نقل بتصرف.

<sup>(3)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج2، ص 274، نقل بتصرف.

<sup>(4)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 263.

<sup>(5)</sup> النووي- روضة الطالبين وعمدة المفتين، ج11، ص 3، المكتب الإسلامي، ط2.

<sup>(6)</sup> سورة المنافقون/ 2، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج8، ص 124-124.

بِمَا عَقَدتُهُ ٱلْأَيْمَنَ ﴾(1)، سواء كان سبب اليمين حمل النفس على فعل الطاعة، أو كان في الدعاوى لإثبات الحق، أو فيما تدعو له الحاجة من توكيد كلام أو تعظيم أمر<sup>(2)</sup>، أما الإفراط في الحلف لحاجةٍ ولغير حاجةٍ فهو مكروه<sup>(3)</sup>، فإن لم يصل إلى حد الإفراط فهو مباح<sup>(4)</sup>.

#### (المطلس (السابع

#### الوصية

للوصية عند الفقهاء معنيان، أحدهما أنها تبرع بحق مضاف لما بعد الموت (5)، والأصل فيها قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْأَصِل فيها قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْأَولِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ حَقَّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (6)، وقد كانت واجبة ثم نسخ وجوبها بلورثة عند بعض الفقهاء – بما لا يزيد عن الثلث.

أما المعنى الثاني، فهو أنها القول المبين لما يستأنف عمله والقيام به من حقوق وواجبات بعد الموت<sup>(7)</sup>، فمن كان عليه دين ًأو عنده وديعة لغيره أو أي حق للناس أو عليهم، فالوصية في حقه واجبة (8)، والأصل فيها قوله تعالى في آية المواريث ﴿ بَعْدِ مِنْ وَصِيَّةٍ

<sup>(1)</sup> سورة المائدة/ 89.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> روضة الطالبين، ج11، ص 20.

<sup>(3)</sup> المغنى، ج8، ص 676.

<sup>4)</sup> من الفقهاء من توسع في أحكام اليمين، فجعله يشمل الأحكام التكليفية الخمسة، انظر مثلاً:

محمد الكاند هلوي- أوجز المسالك إلى موطأ مالك، ج9، ص 8-9، طبعة دار الفكر. (5) مغنى المحتاج، ج3، ص 99- نقل بتصرف- وانظر ما بعدها من الصفحات في تفضيل أحكام الوصية.

<sup>(6)</sup> سورة البقرة/ 180.

<sup>(7)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 70، -نقل بتصرف-، وانظر ما بعدها من الصفحات في تفصيل أحكام الوصية.

<sup>(8)</sup> انظر كلاً من: القرطبي، ج2، ص 259، المغني، ج6، ص 1-2.

بِهَآ يُوصِى أُوِّ دَيْنٍ ﴾ (1)، وهذا المعنى هو المقصود بجديث النبي ﷺ ما حق أمرئ مسلم له شيء يريد أن يوصي فيه يبيت ليلتين إلا ووصيته مكتبوة عنده (2)، وهي المقصودة بهذا الطلب، فكتابة الوصية تُثبت حقوق الموصي وواجباته الماليّة.

(1) سورة النساء/ 11.

<sup>(2)</sup> صحيح مسلم –كتاب الوصية – الحديث الأول، ج5، ص 70، طبعة دار المعرفة للطباعة والنشر–بيروت.

## (المبعث (الثالث

## اعتماد الخطاب الأخلاقي

المقصود بالخطاب الأخلاقي، هو دعوة القرآن أصحاب الحقوق الشرعية أن يتلطفوا في طلب حقوقهم، وأن يعاملوا من عليه الحق معاملة حسنة، مراعين بذلك مدى قدرته على أداء الحق، والبُعد الإجتماعي في الموضوع، والـذي تـؤدي مراعاتـه إلى مزيـد مـن المـودة في المجتمع المسلم، وهو ما يحرص عليه القرآن.

وعلى سبيل المثال، تظهر الدّعوى إلى حسن التعامل في موضوع الدّين، فقد حث القرآن على إعطاء المدين مهلة إذا كان لا يستطيع الأداء، فقال تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ۚ وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ ۖ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (1)، فمن حق الدائن أن يطالب بدينه، إلا أن الأخلاق الحسنة تستدعي أن يُمهل المدين حتى يستطيع الأداء، ويكف عن المطالبة والإلحاح في الحصول على ماله. وإذا أراد الدائن أن يرتقي في السلم الأخلاقي، فالحجال مفتوح، بأن يسامح المدين ويُبرئه من دينه، وذلك خير للدائن أن كان يعلم الثواب ما أعده الله سبحانه وتعالى للمتصدقين (2).

كما تظهر الدعوة إلى التسامح والتيسير في موضوع القصاص، فإذا تنازل ولي الدم عن حقه في القصاص إلى الدية، فلا يعني ذلك أن من حقه أن يعنف القاتل في موضوع دفع الدية، ويغلظ عليه في القول، بل إن المطلوب هو المعاملة الحسنة بأن يطالب بحقه بالمعروف، لقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ عُفِي َلَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتَبّاعٌ بِاللَّمَعْرُوفِ وَأَدَاّةً إِلَيْهِ بِإِحْسَنٍ فَالِكَ

<sup>(1)</sup> سورة البقرة/ 280.

انظر تفسير الآية الكريمة في كل من: الكشاف، ج1، ص 401، وأحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 245، وأحكام القرآن للجصاص، ج2، ص 201. القرآن للجصاص، ج2، ص 201.

تَخْفِيفٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ ﴾(1)، كما أنه ليس من حق القاتل أن يقابل العفو والإحسان بالإساءة، فيماطل في دفع الدية، بل عليه أداؤها بإحسان، وفي المطالبة والإعطاء بسبب جريمة القتل، تلقي الأخوة بظلالها على الموقف، فلا ترتفع بسبب هذه المشكلة وكل ذلك تخفيف من الله ورحمة بعباده (2).

وفي الطلاق أيضاً، ومع أنه مظنة الكراهية والبغضاء، إلا أن الدعوة إلى حسن الخلق والتعامل المالي قائمة، فالقرآن يوصي كلا الزوجين أن يتذكروا ما بينهما فضل سابق، ويناشدهما بهذا الفضل أن يتسامحا بنصف المهر الذي هو حق شرعي لمن طُلقت قبل الدخول، قال تعالى: ﴿ وَإِن طَلَقَتْمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَد فَرَضَّتُم هُنَّ فَرِيضَة وَنصف مَا فَرَضَّتُم إِلَّا أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوا ٱلَّذِي بِيدِهِ عُقْدَةُ ٱلنِّكَاحِ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى فَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضِلَ بَيْنَكُم أَ إِنَّ ٱللهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرً ﴾ (3)

فالزوجة مدعوة إلى مسامحة زوجها، وكذلك وليّها، كما أن الزوج مدعو إلى مسامحة زوجته بنصف المهر الآخر إن كان قد دفع المهر كاملاً قبل الدخول، لأن لفظ (تعفوا) ينطبق على الرجال والنساء.

ولكي يحبذ القرآن هذه المسامحة إلى القلوب، ذكر أن العفو أقرب للتقوى فهو وسيلة لرفع درجة الإيمان وزيادته (4).

وفي البيع والشراء، وإعطاء الحقوق، ينهى القرآن عن البخس، وهو الإنقاص من قيمة السلعة والتزهيد فيها ومحاولة الخداع والإحتيال لشراء السلعة بأقل مما تستحق، فالمشتري بذلك يستغل حاجة البائع للبيع واضطراره، فيمارس هذا الخلق الذميم.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة/ 178.

<sup>(2)</sup> انظر تفسير الآية الكريمة في كل من: الكشاف، ج1، ص 332-333، القرطبي، ج2، ص 253، أحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 66.

<sup>(3)</sup> سورة البقرة/ 237.

<sup>(4)</sup> انظر تفسير الآية الكريمة في كل من: الكشاف، ج1، ص 474-475، القرطبي، ج3، ص 205-208.

وقد نهى الله سبحانه وتعالى الأمم السابقة عن هذا الخلق، فقال على لسان شعيب النفي قومه ﴿ وَلَا تَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُم ۚ ) (1) ، كما نهى سبحانه هذه الأمة بقوله في شعيب النفي قومه ﴿ وَلَا تَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُم ۚ ) (1) ، كما نهى سبحانه هذه الأمة بقوله في آية الله يَبْخَسُ مِنْهُ شَيَّا ﴾ (2) ، وكأن آية الله يَبْخَسُ مِنْهُ شَيَّا ﴾ (2) ، وكأن الآية تشير إلى أن عدم البخس من مستلزمات التقوى ومظاهرها.

## المبعث الرابع

#### إيقاع العقوبة على المخالفين

العقوبة هي النتيجة الطبيعية للمخالفة والعصيان، كما أن المكافأة هي نتيجة الإلتزام والطاعة.

والقرآن الكريم، يلجأ إلى استخدام أسلوب العقاب بنوعيه، الدنيوي والأخروي لأن فريقاً من الناس لا يجدي الوعظ والإرشاد معهم نفعاً، فلا بد من حملهم على الإلتزام بالقيم والتعاليم باستخدام أسلوب العقوبة.

إلا أن العقوبة الأخروية، والوعيد بالنار، قد لا تردع البعض عن فعل المحرمات، بسبب ضعف الوازع الديني في نفوسهم، فلا بد من عقوبة عاجلة في الدنيا تطبّق أمام الجميع، فيرتدع الجاني، ويعتبر بالجاني كل من تسوّل له نفسه العبث بأمن المجتمع واستقراره.

فإذا حصل أن سرق أحد مال غيره وجهده وتعبه، فإن هناك عقوبة قاسية بانتظاره، وهي قطع يده، قال تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقَطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَللًا مِّنَ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾(3).

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف/ 85، وانظر تفسيرها في كل من: القرطبي، ج7، ص 248، الكشاف، ج2، ص 94.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة/ 282، . وانظر تفسيرها في كل من: القرطبي، ج3، ص 385، الكشاف، ج1، ص 403.

<sup>(3)</sup> سورة المائدة/ 38، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج6، ص 159–174.

ولتطبيق هذه العقوبة شروطٌ ذكرها الفقهاء، منها أن يكون أخذ المال سرقة أي على وجه الخفية والاإستتار، وأن يكون المسروق نصاباً لحديث عائشة أن رسول الله الله الله الله تقطع يد السارق إلا في ربع دينار فصاعداً (1)، وأن يكون المال محرزاً أي موضوعاً في ما يوضع في مثله عادة، كما يُشترط انتفاء شبهة الملك، فلا قطع في سرقة مال الأصول والفروع (2).

صحيح مسلم بشرح النووي-كتاب الحدود- حديث رقم (1684)، ج4، ص 180-181، طبعة مؤسسة مناهل العرفان، بيروت.

<sup>(2)</sup> انظر أحكام السّرقة في كل من: مغنى المحتاج، ج4، ص 158 وما بعدها، المغنى، ج8، ص 240-286.

<sup>(3)</sup> سورة المائدة/ 33–34، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج6، ص 151.

<sup>(4)</sup> انظر كلاً من: المغنى، ج8، ص 287-288، أحكام القرآن للجصاص، ج4، ص 54.

# ( لمبحث ( فخا مس

## منع بعض المعاملات

وهو أسلوب استعمله القرآن كأداة من أدوات المحافظة على الأمن الاقتصادي، حيث توضح المطالب التالية بعضاً من أنواع المعاملات المحظورة، إمّا لضررها على البناء الاقتصادي كالرّبا والقمار، وإما سدّاً لذريعة إتلاف المال كضبط تصرّفات السفيه، وإمّا حرصاً على احترام الشعائر الدينية وأداء العبادات في وقتها بخشوع وتفكر، كمنع البيع وقت صلاة الجمعة.

وأيّاً كان سبب المنع، فإنّها بجملتها مرفوضةً لما فيها من الضّرر العام على مستوى الاقتصاد.

# (المطلب (الأول الدِّيا

وهو لغة الزيادة، وشرعاً: الزيادة الخالية عن البدل بمعيار شرعي مشروط لأحد المتعاقدين في معاوضة (1)، وقد نهى الله عنه الأمم السابقة، فقال عن اليهود ﴿ وَأَخَذِهِمُ اللهِ عَنهُ اللهُ اللهُ ٱلبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَواْ وَقَدْ نَهُواْ عَنْهُ ﴾ (2)، كما نهى عنه هذه الأمة بقوله تعالى: ﴿ وَأَحَلَّ ٱللهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ

<sup>(1)</sup> سعدي أبو جيب القاموس الفقهي لغة واصطلاحاً، ص 143- نقل بتصرف- دار الفكر، ط1، عام 1982، وانظر تعريفات أخرى للربا في كل من: المغني- ج4، ص 3، حيث عرفه ابن قدامه بقوله: الزيادة في أشياء مخصوصة، وكذلك مغني المحتاج، ج2، ص 21، حيث عرفه الشربيني بقوله: وشرعاً: عقد على عوض مخصوص غير معلوم التماثل في معيار الشرع حالة العقد أو مع تأخير في البدلين أو أحدهماً.

<sup>(2)</sup> سورة النساء/ 161.

ٱلرِّبَوْا ) (1)، وفند القرآن مزاعم الذين يعتقدون أن الربا فيه منفعة ونماء بقوله تعالى: ( يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوْا ) (2)، وتوعد الله المرابين بعذاب يوم القيامة فقال: ( اللَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَنُ مِنَ ٱلْمَسِّ) (3)، ولم يعلن الله حرباً على مرتكب ذنب في القرآن كله إلا على آكلة الربا في قوله: ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ٱللَّهُ وَذَرُوا مَا يَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوْا إِن كُنتُم مُّوَّمِنِينَ هَ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ) (4).

ولم يكن كل هذا التهديد والوعيد ليأتي عبثاً، ولكن جاء منعاً لخطر عظيم يهدد الكيان الاقتصادي للدولة الإسلامية، فالتعامل بالربا يعني السماح لفئة طفيلية بالحياة على حساب الآخرين وامتصاص دمائهم والتمتّع بجهدهم وتعبهم دون مشاركة لهم في المخاطرة واحتمال الخسارة والتي هي من ضرورات العمل التجاري.

كما يعني التعامل بالربا زيادة الفوارق المادية ومستوى المعيشة بين الأغنياء المقرضين والفقراء المقترضين وشيوع حالة من انعدام الثقة بسبب التضارب الواضح بين مصالح كل من الفريقين، وكذلك خوف كل فريق من الآخر، فالأغنياء يخشون نقمة الفقراء والثورة على هذا الظلم الاقتصادي، والفقراء يخافون مزاجية الأغنياء، واحتكارهم للمال وزيادة نسبة الفوائد الربوية عليهم (5).

ولقد كان للفقهاء الأجلاء مساهمة فاعلة في الكشف عن تفصيلات الرّبا وأنواعه، فقسمه البعض إلى نوعين رئيسيين، هما ربا الفضل وربا النّساء، فالفضل هو البيع مع زيادة

<sup>(1)</sup> سورة البقرة/ 275.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة/ 276.

<sup>(3)</sup> سورة البقرة/ 275.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة البقرة/ 278–279، وانظر تفسيرات آيات الرّبا في سورة البقرة في تفسير القرطبي، ج3، ص 249، وما بعدها.

<sup>(5)</sup> عيسى عبده، وضع الربا في البناء الاقتصادي، ص 87-89، دار البحوث العلمية، ط1.

أحد العوضين المتماثلين على الآخر في الأموال الربوية<sup>(1)</sup>، والنساء هو تأخير أحد العوضين إلى أجل.

وفي موضوع العلة، من الفقهاء من قال أن العلة في النقود هي الثمينة ومنهم من قال الوزن، وفي غير النقدين قال البعض أن العلة هي الكيل أو الوزن مع اتحاد الجنسين، وقال الآخرون هي كون المال مطعوماً، ويترتب على معرفة العلة تحديد الأموال الربوية دون غيرها<sup>(2)</sup>.

# لا فمطلب لالثاني

#### القمار

سمّى القرآن القمار ميسراً، وهو لغة مأخوذ من اليسر، أي وجوب الشيء لصاحبه (3)، وفي الإصطلاح الشرعي هو تمليك المال مخاطرة (4)، بالإعتماد على الحظ دون مسوغ شرعي للملك (5).

وقد اقترن ذكره مع الخمر مرتين، الأولى عندما ذكر القرآن ما يترتب عليهما من ضرر حيث قال تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَرِ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ ۖ قُلُ فِيهِمَ ٓ إِثَّمُ ۖ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثَّمُهُمَ ٓ ﴾ فإثم الميسر أنه يورث العداوة والبغضاء لأنه أكل مال الناس بالباطل، ونفعه في تملك المال بلا عمل ولا تعب، والمحصّلة النهاية أن إثمه وضرره الاقتصادي أكبر

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سعدي أبو جيب، القاموس الفقهي- ص 144، دار الفكر، دمشق، عام 1993م.

<sup>(2)</sup> لمزيد من التفاصيل انظر: بدائع الصنائع، ج5، ص 183، وما بعدها، المغني، ج4، ص3، وما بعدها.

<sup>(3)</sup> القرطبي، ج3، ص 53.

<sup>(4)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج 4، ص 127، -نقل بتصرف-.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> من أنواعه في أيامنا هذه ما يسمى باليانصيب الخيري، وهو من القمار المحرم.

<sup>(6)</sup> سورة النقرة/ 219.

من نفعه، والثانية، هي عندما ذكر القرآن حكم الخمر، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزْلَهُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (أ) فحكم الميسر الحُرمة، واقترانه بالخمر يدّل على شدة ضرره وفحش هذا التعامل والمبالغة في النهي عنه.

والآية التي تليها، تبين بعض الحِكَم التي من أجلها حُرّم الميسر، وهي قول عالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَ وَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوٰةِ ۗ فَهَلَ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾.

فكل معاملة فيها رهانٌ، من سباق وغيره، يتعرض فيه المتسابقان للربح والخسارة فهو من المسير الححرّم، فإن كان أحدهما يتعرض دون الآخر لذلك، كأن يخصص الأول للثاني مكافأة إن سبق الثاني، دون أن يدفع الثاني للأول شيئاً إن سبق الأول، فذلك من الرّهان المبُاح<sup>(2)</sup>، وكذلك لو أدخلا مُحللاً معهما جاز.

<sup>(1)</sup> سورة المائدة/ 90، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج6، ص 285 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> المغني، ج8، ص 654، وانظر أيضاً: بدائع الصنائع، ج5، ص 127، ج6، ص 206، وما بعدها.

## (المطلب (الثالث

#### التصرفات المالية للسّفيه

نهى القرآن أولياء السّفهاء عن السّماح لهم بالتصّرف في أموالهم، فقال تعالى: ﴿ وَلَا تُوْتُواْ ٱلسُّفَهَآءَ أُمُوالكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُرْ قِيَامًا وَٱرْزُقُوهُمْ فِيهَا وَٱكْسُوهُمْ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلاً مُعْرُوفًا ﴾(1)، فالآية نسبت المال للأولياء مع أنّه للسّفهاء، لأن الأولياء هم القائمون على المال والمدبرون له.

والسّفه في اللغة هو الخفة والرّقة، وهو ضد الحلم<sup>(2)</sup>، وفي الإصطلاح هو إنفاق المال على غير مقتضى المصلحة والعقل<sup>(3)</sup>، وهذه الصّفة تنطبق على الكبير الذي لا يُحسن التصرّف في ماله، ولا يؤمن في المحافظة عليه وعدم إتلافه<sup>(4)</sup>.

أما المنع من التصرفات المالية الذي ورد في الآية الكريمة، فيسميه الفقهاء الحجر (5)، وهو لغة المنع على إطلاقه، وله سببان: السّفه الـذي سبق الحـديث عنه، وحفظ حقـوق الآخرين، كالحجر على المفلس لحق الدائنين والنهي في الآية السابقة للتحريم حُرمة عارضة لا

أصليّة (6)، وللضرر المترتب على تصرف السفيه في ماله على غير مقتضى العقل والشرع (7)، وللضرر العام، حيث يلتزم أولياؤه – والدّولة من بعدهم – بالنفقة عليه حال فقره الناتج عن سوء تصرّفه، وعليه، فيحرم تمكين السّفهاء من التصرف في أموالهم، ويؤيد ذلك قوله تعالى

(3)

<sup>(1)</sup> سورة النساء/ 5.

<sup>(2)</sup> القرطي، ج1، ص 205–206.

الكشاف، ج1، ص 500.

<sup>(4)</sup> القرطبي، ج5، ص 28، -نقل بتصرف-.

رد) للمزيد من تعريفات الحجر، انظر: القاموس الفقهي لغة واصطلاحاً - مرجع سابق- ص 77-78.

<sup>(6)</sup> المحرّم إما أن يكون أصالة لذاته، فلا يحل بحال كالرّبا، أو عارضاً لسبب كالبيع الذي فيه غش.

في آيــة الــدين ﴿ فَإِن كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَّ هُو فَلَيُمْلِلْ وَلِيُّهُ مِ بِٱلْعَدْلِ ﴾، ووجه الدلالة ثبوت الولاية على السّفيه، ولا يتم ذلك إلا بالحجر عليه، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، فالحجر على السّفيه واجب<sup>(1)</sup>.

## المطلب الرابع

#### الرشوة

الأصل في تحريم الرشوة قوله تعالى عن اليهود في معرض الذم ﴿ سَمَّعُونَ لِللَّحَذِبِ أَكَّلُونَ لِللَّحْتِ ﴾ (2)، والسّحت هو كل ما لا يحل كسبه (3)، ومعناه في اللغة الهلاك والشّدة (4)، أو من الإستئصال وهو النّزع والإزالة (5)، فسّمي كذلك لأنه ينزع بركة المال ويستأصلها.

ومن السُّحت ما يأخذه الإنسان باستخدام سُلطانه وجاهه بغير حقّ، وخصوصاً ما يأخذه الحاكم، ففي صحيح البخاري السحت: الرشوة في الحكم (6). وفي حديث عبد الله بن عمرو قال: لعن رسول الله ﷺ الراشي والمرتشي (7)، إلا الفقهاء أجازوها للحصول على الحق المشروع على أن لا يضر بغيره ويظلمه (8).

المغني، ج4، ص 506، حيث لم يصرّح بالوجوب، إلا أن فحوى كلامه يدل على ذلك، وقد خالف أبـو حنيفـة جمهـور الفقهاء، حيث يرى عدم جواز الحجر إذا بلغ الرجل خساً وعشرين سنة لإمكانية أن يكون جداً.

<sup>(2)</sup> سورة المائدة/ 42.

<sup>(3)</sup> الكشاف، ج1، ص 614.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> القرطبي، ج6، ص 182–184.

<sup>(5)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج4، ص 84-85، حيث ترجم للآية الكريمة (أكالون السحت) بقوله: باب الرشوة.

<sup>(6)</sup> صحيح البخاري - كتاب الإجارة - باب ما يعطى في الرّقية على أحياء العرب بفاتحة الكتاب، دار ابن كـثير - دمـشق، ط3.

<sup>(7)</sup> سنن الترمذي – باب ما جاء في الراشي والمرتشي في الحكم – حديث رقم (1352)، ج2، ص 397، دار الفكر، ط3، عام 1978، قال عنه الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>8)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج4، ص 86.

# (المطلب (الخامس

### المعاملات وقت صلاة الجمعة

حرصاً من الإسلام على احترام الشعائر الدينية، وإعطائها ما يليق بها من التوقير والإهتمام، والخشوع الذي يساعد على وجوده عدم الإنشغال بأمور الدنيا، فقد جاء النّهي عن البيع وقت صلاة الجمعة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ لِلصَّلَوٰةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (1).

واختلف الفقهاء بعد ذلك في تحديد الوقت الذي يحرم فيه البيع، فمن قائل أنه من الزوال حتى ختام الصلاة، وقائل أن التحريم من أذان الجمعة حتى ختام الصلاة. (2)

كما نتج عن هذا الحكم خلاف آخر حول انعقاد البيع، فالقول الأول أن البيع مفسوخ لم ينعقد أصلاً، وكل عقدٍ يُشغل عن الصلاة فهو مفسوخ أيضاً كالنكاح والشركة (3)، إذا قام به من تجب عليه صلاة الجمعة.

أما القول الثاني فهو أن البيع ينعقد صحيحاً وتترتب عليه أحكامه، لأنّ النّهي ليس لذات العقد، وإنما لما يترتب عليه من انشغال عن الصلاة (4)، ولا خلاف بين الرأيين على حُرمة البيع، وترتب على الإثم على فعله بالنسبة للمخاطبين بصلاة الجمعة.

وباستعراض مباحث هذا الفصل يمكن الخروج بنتيجتين هامتين، إحداهما عدم رغبة التشريع بالتركيز على العقوبة الدنيوية، فالسرقة وقطع الطريق فقط هما الجريمتان

(<sup>2)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج5، ص 341.

<sup>(1)</sup> سورة الجمعة/ 9.

<sup>(3)</sup> القرطبي، ج9، ص 107-108، -بنقل بالمعني-.

<sup>(4)</sup> الكشاف، ج4، ص 106.

المنصوص على عقوبة فعلهما دنيوياً، واللَّتان تمثلان سُدس المعاملات المنهي عنها، حيث بلغت في القرآن اثنتا عشرة معاملة.

ولا يعني ذلك عدم جواز ترتيب عقوبة على البقية، فلوليّ الأمر أن يقرّر ما يراه مُحققاً للمصلحة العامّة من العقوبات التعزيزية.

وثاني هذه النتائج، هي دعوة الإسلام أتباعه إلى تعميق مفهوم الرقابة الذاتية واستشعار التقوى، فكثرة الحديث عن قصص الأمم السابقة وأن السنة الكونية ماضية في هذه الأمة، والدّعوة إلى فعل المندوبات في توثيق المعاملات وضبطها، وإلى التنافس في حُسن الخُلق عند التعامل المالي، كل ذلك يدعو إلى التعلق بالآخرة والرّجاء فيما عند الله، فثواب الآخرة أعظم من ثواب الدنيا، وكذلك العذاب.

ومن النتيجتين السابقتين، يمكن القول، إن منج القرآن في المحافظة على الأمن الاقتصادي هو منهج تربوي أخلاقي.

# (لفصل (لنالث مجالات الأمن الاقتصادي

## (الغصيل (الثالث

## مجالات الأمن الاقتصادي

تبين من خلال الفصليّن السابقين، مدى حرص القرآن الكريم على تـوفير الأمـن الاقتصادي وذلك حين تنوعت مصادر هذا الأمن، كما تنوعت الأساليب الوقائية والجزائيّـة للمحافظة عليه ومنعه من الزوال.

والحديث في هذا الفصل سيكون عن مجالات الأمن الاقتصادي، ويقصد بذلك التوزيع وضوابطه الشرعية، والملكية وضوابطها، فمجالات الأمن هي مجموعة من الأحكام الشرعية التكليفية، وهي بذلك قابلة للضبط والتحديد، وتتميز بسهولة الرقابة الداخلية ديانة بين العبد وربّه، والخارجية قضاءً أمام الحاكم.

وإضافة إلى ذلك، فإن مجالات الأمن هي المقصُود الأعظم من الموضوع، فالمصادر والضوابط جاءت خدمة للمجالات، حيث يأمن كل فردٍ يعيش في ظل النظام الاقتصادي القرآني على حاجاته الاقتصادية، ويضمن العدالة في التوزيع ووصول حقه إليه، فالدولة مسئولة عن تنفيذ ما يحتاج إلى قوة القانون، والمجتمع مسئول مسئولية تضامنية عن تنفيذ بقية التعليمات التي يعتبر الوازع الديني المسئول الأول عن تطبيقها.

والمباحث التالية توضّح بشيء من التفصيل واجبات الدولة في مجال الإنفاق والتوزيع وواجبات المجتمع حول نفس الموضوع، ونظام الميراث الذي يفتّت الشروة ويعيد توزيع الدخل بشكل تلقائي، ثم الكفّارات والفدية وهي أدوات استثنائية تؤدي نفس غرض الميراث، ولكن بشكل أبسط وقدرات أقل، والأدوات السّابقة مُجملها يُمثل منهج القرآن في التوزيع.

# (المبعث (الأول

# مسؤولية الدّولة

وهي الواجبات المناطةُ بالدّولة ابتداءً، لما يحتاجه تطبيقها من السِّيادة وقـوّة القـانون، فالأفراد لا يملكون القدرة على تنظيم وإدارة هذه الأعمال، لذلك فإن التشريع خاطب ولـي الأمر بتطبيقها، وهي كما يلي:

# (المطلب (الأول

## جمع الزكاة وتوزيعها

الزكاة هي الركن الثالث من أركان الإسلام، ثبت وجوبها بالقرآن في قول تعالى في عشر مواضع ( وَءَاتَوُا ٱلزَّكَوة )، وقوله: ( وَٱلَّذِينَ فِيَ أُمُّوا لِهِمْ حَقُّ مَّعْلُومٌ) (1).

وتجب الزكاة على المسلم الحرّ إذا ملك نصاباً ملكاً تاماً، ومضى الحول على بعض أنواع الأموال، فلا يشترط في وجوبها البلوغ والعقل -عند بعض الفقهاء-، فهي عبادة مالية، وإنما يُخرج الولي زكاة مال الصغير والجنون<sup>(2)</sup>.

والأموال التي تجب فيها الزكاة كثيرة، وضابطها هو النّماء أو القابلية للنّماء (3)، فإذا كان المال نامياً بذاته كبهيمة الأنعام، أو قابلاً للنماء كالنقود وعروض التجارة، وجبت فيه الزكاة بالشروط الشرعية.

<sup>1)</sup> سورة المعارج/ 24-25.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر شروط الوجوب في كل من منتهى الإرادات، ج1، ص 172-173، الشرح الصغير، ج1، ص 587-590.

<sup>(3)</sup> الأحكام السلطانية، ص 114-نقل بتصرف-.

وقد ذكر الفقهاء من السلف الصالح عدداً من الأموال التي تجب فيها الزكاة منها الأنعام السائمة، والزروع والثمار، وعروض التجارة، والنقود، والركاز من المعادن وغيرها<sup>(1)</sup>، كما زاد عليها الفقهاء المُحْدثون<sup>(2)</sup>، زكاة المنتجات الحيوانية والمستغلات، كالمصانع والمنازل المعدة للإيجار، وكسب العمل والمهن الحرة وأسهم الشركات، وكل ذلك تخريج على الأصل العام في أموال الزكاة وهو النُماء أو قابليته.

أما مصارف الزكاة، فلقد أثبتها القرآن تحديداً في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِللَّهُ قَرْلَ السَّدِيلِ لِللَّهُ قَرْلَ اللَّهُ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ قُلُونُهُمْ وَفِى ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَرِمِينَ وَفِى سَبِيلِ لَلْهُ قَرْبَ اللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَريضَةً مِّرَ لَللَّهِ وَٱبْلَهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (3).

وهناك خلافً في تحديد معنى الفقير والمسكين، فعند البعض أن الفقير هو الذي يجد بعض ما يكفيه والمسكين الذي لا يجد شيئاً، أو أن الفقير هو المتعفّف عن السؤال، والمسكين هو الذي يسأل، وقيل إن الفقير من يجد نصف كفايته والمسكين من يجد أكثر كفايته، ثم الفقر أنواع عند بعض الفقهاء، فمنه ما يبيح المسألة، ومنه ما يبيح الأخذ من صدقة الفطر ويوجب دفعها، ومنه ما يجوّز أخذ الزكاة، أما العاملون عليها فهم الجهاز الإداري والمالي للزكاة.

ويأخذ من الزكاة حديثو العهد بالإسلام ممن يرجى خيرهم وإسلام غيرهم عن طريقهم، وكذلك العبد الذي يشتري نفسه من سيده، ومن تحمّل ديناً في مباحٍ كالتجارة أو مندوبٍ كإصلاح ذات البين، والمجاهدون في سبيل الله، والمسافر الذي انقطع عن بلده في سفر ليس فيه معصية (4).

والزكاة من أعمال السيادة، بمعنى أنها من اختصاص ولي الأمر فهو الذي يجب عليه مباشرة جمعها وتوزيعا، سواء كانت الأموال ظاهرة كالزروع والثمار أم باطنة كالنقود،

<sup>·</sup> انظر مثلاً: مغنى الحتاج، ج1، ص 368-400، الشرح الصغير، ج1، ص 594-596.

<sup>(2)</sup> يوسف القرضاوي- فقه الزكاة- مؤسسة الرسالة.

<sup>(3)</sup> سورة التوبة/ 60.

<sup>(4)</sup> انظر مصارف الزكاة تفصيلاً في كـل مـن: القـرطبي، ج8، ص 169-187، منتهـى الإرادات، ج1، ص 208-211، الشرح الصغير، ج1، ص 657 وما بعدها.

والدليل على ذلك قوله تعالى في آية الصافات ﴿ وَٱلْعَامِلِينَ عَلَيْهَا ﴾، وذلك يستوجب - بالنضرورة - إسناد أمرها لصاحب السلطة الذي يقوم بدوره بتعيين عاملين عليها جمعاً ومحاسبة وتوزيعاً. وكذلك قوله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَ لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّيمِم بِهَا ﴾ (أ)، فيه دلالة على أن ولى الأمر هو المخاطب بتطبيق فريضة الزكاة.

ومن السنة، قوله ﷺ عن زكاة الإبل "... من أعطاها مؤتجراً فله أجرها، ومن أبى فإنّا آخذوها وشطر إبله عَزْمة من عزمات ربنا، لا يحل لآل محمد ﷺ منها شيء (2).

وسيادة الدولة في موضوع الزكاة هي الأصل، ولهذا الأصل استثناء، فإذا وكّل ولي الأمر صاحب المال بإخراج زكاته بنفسه -خاصة الأموال الباطنة- جاز ذلك، كما يجوز لصاحب المال أن يخرج الزكاة بنفسه ويمتنع عن إعطائها للحاكم في حال جَوْز الحاكم وظلمه، أما الامتناع عن إعطائها للحاكم إذا كان عدلاً فيوجب على الحاكم مقاتلة المانع إذا أصر" على ذلك (3).

ومن خلال استعراض الأموال التي تجب فيها الزكاة، ومصارفها، يظهر أنها مورد هام من موارد المجتمع المسلم، يتجلى فيها التعاون بين المسلمين وتطبيق مبدأ الضمان الإجتماعي، فللفقير والمسكين حق في أموال الأغنياء، وليس تفضيلاً ومنة من الأغنياء، بل لقد جعل القرآن إهمال العناية بالفقير والمسكين من مظاهر الكفر والتعذيب، قال تعالى: ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ﴿ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْمَيْتِ وَلَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾ (4). كما تُعتبر الزكاة تأميناً ضد الكوارث والحوادث، وذلك عندما خصصت سهماً للغارمين في غير معصية، وتساهم أيضاً في تقريب الفوارق بين الأغنياء

<sup>(1)</sup> سورة التوبة/ 103.

سنن النسائي بشرح السيوطي – كتاب الزكاة- باب عقوبة مانع الزكاة، دار الفكر، بيروت، ط1، والحديث حسن، صححة الألباني في إرواء الغليل، ج3، ص 263-264، المكتب الإسلامي، ط2. وقال: قال الحاكم صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي.

<sup>(3)</sup> انظر كلاً من: القرطبي، ج8، ص 177، منتهى الإرادات، ج1، ص 203، الشرح الصغير، ج1، ص 670-671.

<sup>(4)</sup> سورة الماعون/ 1-3.

والفقراء، حيث يستطيع الفقير -أحياناً- استثمار أموال الزكاة بدلاً من استهلاكها، فينتج بذلك دخلاً يكيفه المسألة وأخذ الزكاة مرة أخرى<sup>(1)</sup>.

# المطلب الثاني

## التوظيف

قد تمرُّ بالدولة الإسلامية ظروف طارئة تحتاج فيها إلى مبالغ إضافية لتغطية العجز المالي، كحالات الحروف والقحط والجفاف وغيرها، وعندئذ لا بد من البحث عن مصادر تمويل داخلية، خاصة إذا كانت الدولة لا تضمن قدرتها على السداد إذا استدانت من غيرها من الدول.

وفي هذه الحالة، لا خلاف بين الفقهاء على جواز أن يفرض الحاكم على أغنياء المسلمين دفع جزء من أموالهم لبيت المال بالقدر الذي يكفي لرفع العجز وإنهائه مع مراعاة العدالة التّامة في فرض هذه الضريبة، وهي ما يسميه بعض الفقهاء التوظيف، فقد نص الإمام مالك على وجوب فداء المسلمين لأسراهم وإن استغرق ذلك أموالهم مما نص الإمام ابن حزم الظاهري على وجوب أن تكفي أموال الأغنياء حاجة الفقراء، فإن لم تكف أموال الزكاة لذلك، أجبر السلطان الأغنياء على دفع المزيد من أموالهم بما يغطى الحاجة (3).

إلا أن الفقهاء اختلفوا في تكييف هذا الحق من حيث وجوبه ابتداءً، وهل هو حق أصلي أم عارضٌ، وهم في ذلك على رأيين: الأول أنه ليس في المال حق سوى الزكاة، ودليل ذلك ما رواه أبو هريرة أن أعرابياً أتى النبي الله فقال: "دلّني على عمل إذا عملته دخلت الجنة، فقال: تعبد الله لا تشرك به شيئاً وتقيم الصلاة المكتوبة وتؤدي الزكاة المفروضة

<sup>1)</sup> حسين شحاته - محاسبة الزكاة- ص 53-57، طبعة دار الوفاء بالمنصورة.

أحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 59–60.

<sup>(3)</sup> ابن حزم الظاهري- المحلى- ج6، ص 156، طبعة دار الآفاق الجديدة.

وتصوم رمضان، قال: "والذي نفسي بيده لا أزيد على هذا، فلما ولّى قال رسول الله ﷺ: من سره أن ينظر إلى أهل الجنة فلينظر إلى هذا (1)، وقوله ﷺ: "إذا أديت زكاة مالك فقد قضيت ما عليك (2)، فالحديثان ظاهرٌ ونص على التّرتيب في أنه لا حق في المال سواء الزكاة.

أما الرأي الثاني فيرجّع أن في المال حقاً سوى الزكاة، ويستدلون بقوله: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَوْرِ وَلَاكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَاكَنَ وَوَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِهِ ذَوِى ٱلْقُرْبَ وَٱلْيَتَعَىٰ وَٱلْمَلَيْكِينَ وَٱلنَّيْكِينَ وَٱلنَّيْلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوٰةً ...) (3) وَإِلَّهُ مَلِينَ وَلِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوٰةً ...) (4) ووجه الدلالة أن الآية نصّت على إيتاء الزكاة وعلى إيتاء المال، فهما شيئان مختلفان (4) كما استدلوا بقوله تعالى: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ ﴾ (5)، ووجه الدلالة أن القريب ليس له سهم في الزكاة كالمسكين وابن السبيل، فدل ذلك على وجوب مال غير الزكاة.

أما من السّنة، فقد استدلوا بقوله ﷺ من لا يرحم النّاس لا يرحمه الله عزوجل (6)، وليس من الرحمة ترك الحتاج مع القدرة على مساعدته.

ونظراً لاتفاق الرأيين<sup>(7)</sup> على مشروعية التوظيف عند الحاجة إليه، يمكن التوفيق بينهما بأن يقال أنه ليس في المال حق أصلي بسبب تملكه ابتداءً سوى الزكاة، فمن ملك من المسلمين مالاً تنطبق عليه شروط وجوب الزكاة وجبت عليه سواء وجد المستحقين لها أم لم

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في باب وجوب الزكاة، ج2، ص 109، دار الفكر، بيروت، عام 1981م.

<sup>(2)</sup> رواه الترمذي في أبواب الزكاة – باب ما جاء إذا أديت الزكاة فقد قضيت ما عليك، وقال عنه: هذا حديث حسن غريب.

<sup>(3)</sup> سورة البقرة/ 177.

<sup>(4)</sup> القرطبي، ج2، ص 241، 242.

<sup>(5)</sup> سورة الإسراء/ 26.

<sup>(6)</sup> صحيح مسلم –كتاب الفضائل- باب رحمة النبي ﷺ بالصبيان والعيال، حديث رقم (66)، دار الحديث- القاهرة، ط1.

نقل الإتفاق على جواز التوظيف كل من: القرطبي، ج2، ص 241-242، وابن العربي، ج1، ص 59-60.

يجد، أما بسبب آخر غير تملك المال كالنسب والزوجية والقرابة فإن في المال حقاً أصلياً سوى الزكاة، وهو النفقة بالشروط الشرعية على الوالدين والزوجة والأقارب.

وبالإضافة للحقين الأصليين السابقين، فإن هناك حقاً عارضاً يفرضه الحاكم المسلم على أموال أغنياء المسلمين، وهو فرضٌ على الكفاية، فلا يتعين إلا عند عدم الكفاية.

و يمكن القول بناءً على ما سبق، أن قوله تعالى: ﴿ لَّيْسَ ٱلْبِرِّ.. ﴾ الآية، أصلٌ في إباحة التوظيف<sup>(1)</sup>.

## (المطلب (الثالث

# مصارف الفيء والغنيمة والجزية

نظراً لأن الحاكم المسلم هو الذي يعلن الجهاد، فإنه يتولى توزيع الغنيمة والفيء، فكلا الأمرين من أعمال السيادة، قال تعالى: ﴿ مَّآ أَفَآءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَكِلا الأمرين من أعمال السيادة، قال تعالى: ﴿ مَّآ أَفَآءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَهَمَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱبْنِ ٱلسّبِيلِ كَى لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمْ ﴾ (2) والسّيرة النبوية تدل على أن الرسول ﷺ كان يُباشر التوزيع ويأمر به، كما فعل ذلك الخلفاء الراشدون من بعده.

وبالنسبة لتوزيع الغنيمة، فإن أربعة أخماسها للمقاتلين، ويجوز للإمام أن يخصص مكافآت تشجيعية زيادة على سهم المقاتل، وذلك لمن أبلى بلاء حسناً، أو فعل في المعركة ما يساعد على تحقيق النصر، وتسمى هذه الزيادة بالنقل، كما يعطي غيرُ المكلفين بالقتال

<sup>(1)</sup> للمزيد من التفصيل وتحقيق الخلاف في مشروعية التوظيف انظر: فقه الزكاة، مرجع سابق، ج2، ص 963–992.

<sup>(2)</sup> سورة الحشر/ 7.

كالنساء والصبيان والعبيد نصيباً من الغنائم يسمى الرَّضخ، وللمجاهد أن يأخذ المتاع الشخصى وما يحمله القتيل من الكفّار ويسمى السّلب.

أما خُمس الغنائم فيكون لبيت المال الذي يقوم بدوره بتوزيعها وفق آية الغنائم، فيُقسّم الخمس خمسة أجزاء، قسم للرسول على ينفق منه على نفسه وأهل بيته، ويتحول بعد وفاته لمصالح المسلمين وقسم لأقاربه من بني هاشم وبني عبد المطلب، وقسم لليتامى، وقسم للمساكين والقسم الأخير لابن السبيل (1).

وفيما يخص الفيء، والذي يشمل العشور والجزية والخراج، فإنه يقسم خمسة أقسام، يعامل قسم منها معاملة خُمس الغنيمة، أما الأخماس الأربعة الباقية ففيها أقوال ثلاثة، أوها تعامل معاملة الخُمس والقول الثاني أنها توزع على من قاتل من غير المكلفين كالنساء والصبيان، وثالث هذه الأقوال أنها للمصالح العامة للمسلمين (2)، وإذا كان الفيء أرضاً فإن الإمام مخير بين اعتبارها غنيمة توزع على المقاتلين كما فعل بارضي خيبر، وبين اعتبارها فيئاً يوقف على المسلمين عامة كما فعل عمر بن الخطاب بأرض السواد بالعراق (3).

<sup>(1)</sup> انظر أحكام الغنيمة في كل من: أحكام القرآن للجصاص، ج1، ص 229-252، والمغني، ج8، ص 388، وما بعـدها، روضة الطالبين (طبعة المكتب الإسلامي)، ج6، ص 368 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> انظر: أحكام القرآن للجصاص، ج5، ص 317 وما بعدها، روضة الطالبين، ج6، ص 355، 356.

<sup>(3)</sup> أبو عبيد ابن سلام – الأموال- ص 58-61، طبعة المكتبة التجارية الكبرى.

# (المبحث (الثاني

# المسئولية الإجتماعية المشتركة

ويقصد بها تلك الأعمال والإجراءات التي لا يحتاج تطبيقها إلى السيادة وقوة القانون، بل هي مسئولية الجميع، فيتعاون على تطبيقها أفراد المجتمع بالوعظ والإرشاد فيما بينهم وتنمية الوازع الديني الداخلي، والذي يظهر على شكل سلوك وأخلاق سامية إذا ما تمكن من النفس.

وإذا لم يستطيع الضمير الداخلي والوعظ المداخلي من ضبط الأمور وإصلاحها وإيصال الحقوق لأصحابها، فلا مانع عندئذ، بل يجب على الدولة أن تستخدم سيادتها لإحقاق الحق ومنع الظلم، وفيما يلي عرض لهذه التوجيهات.

# المطلب (الأول

## محظورات الملكية

وهي ما يجب على المسلم أن يمتنع عنه عند جمع المال واقتنائه، وهذه المحظورات تتمحور حول أمرين رئيسيين هما الإكتناز وأكل الأموال بالباطل.

## الفرع الأول: أكل أموال الناس بالباطل

جاء النّهي القرآني عن ذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ وَ لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ ﴾(1)، فالآية تنهي عن كل ما ينطبق عليه صفة (الباطل) في كيفية اقتناء المال، فيشمل النهي تملك المال عن طريق العقود المحرّمة كالربا والقمار وبيع العُربان (2)، وبيوع الغَرر وغيرها، كما يشمل التصرفات المحرّمة من سرقة وغصب وخيانة (3).

وقد جاء القرآن بأمثلة عن أكل المال بالباطل، فذكر أكل مهر الزوجة ناهياً عن ذلك بقول تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَءَاتَيْتُمْ إِحْدَىٰهُنَّ قِنطَارًا فَلَا بقول تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ وَإِنْ أَرَدَتُمُ ٱسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ وَإِنْ أَرُدَتُمُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللّهُ الل

<sup>29/1 11:... (1)</sup> 

<sup>(2)</sup> وهو أن يدفع المشتري جزءاً من قيمة البضاعة، على أن يدفع الباقي إن أراد إتمام الشراء، وإلا فما دفعه أولاً يعتبر حقاً للبائع، وقد أورد مالك في الموطأ أن النبي ﷺ نهى عن بيع العربان، انظر: الموطأ، ص 510، دار الآفاق الجديدة، ط4، عام 1985.

<sup>(3)</sup> انظر تفسير الآية في كل من: القرطبي، ج2، ص 338، الكشاف، ج1، ص 521، 522، أحكام القرآن لابن العربي، ج1، ص 408.

<sup>(4)</sup> سورة النساء/ 20.

<sup>(5)</sup> انظر بعض الأحكام الفقهية الخاصة بالخلوة والدخول في: القرطبي، ج5، ص 101 وما بعدها.

والمثال الثاني هو النهي عن الغُلول، وهو نوع من أنواع الإختلاس والخيانة بحيث يأخذ الشخص المال خفية دون أن يكون مُحرزاً مع وجود شبهة الملك فيه، كالأخذ من مال الغنيمة قبل قسمتها، وقد حرمه الله سبحانه وتعالى بقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِي ِّ أَن يَغُلُ \* وَمَن يَغُلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾(1).

وآخر الأمثلة وأشدّها حرمة هو أكل أموال اليتامى، فلقد توعد الله من يفعل ذلك بعذاب شديد في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أُمُوالَ ٱلْيَتَنَمَىٰ ظُلُمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بعذاب شديد في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أُمُوالَ ٱلْيَتَنَمَىٰ ظُلُمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بعذاب شديد في قوله تعيرًا ﴾ (2) وهي صورة مفزعة، صورة النار في البطون، وصورة السّعير في نهاية المطاف (3)، وكل ذلك لمن استغلَّ ضعف اليتيم وصغر سنه، فأكل ماله ظلماً وعدواناً، ودون أن يكون الوصي معسراً، فأما الوصي المعسر، فيجوز له أن يأكل بالمعروف.

ولقد أفرد الإمام البخاري في صحيحه باباً ذكر فيه حديث النبي ﷺ، اجتنبوا السبع الموبقات ... وذكر منها أكل مال اليتيم"، وقد ترجم لهذا الباب بنفس الآية السابقة ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أُمُّورُلَ ٱلْيَتَعَىٰ ظُلِّمًا...) (4) الآية. ويوضح النبي ﷺ المنهج الصحيح في التعامل مع أموال اليتامي، فيندُب الأوصياء إلى المتاجرة بأموال الأيتام وتنميتها بقوله ﷺ: ألا من ولى يتيماً له مال فليتجر فيه ولا يتركه حتى تأكله الصدقة (5).

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران/ 161، وانظر تفسيرها في الكشاف، ج1، ص 475-476.

<sup>(2)</sup> سورة النساء/ 10، انظر تفسيرها في كل من: القرطبي، ج5، ص 53، الكشاف، ج1، ص 504.

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> الظلال، ج4، ص 257.

<sup>(4)</sup> ابن حجر العسقلاني - فتح الباري بشرح صحيح البخاري- كتاب الوصايا- باب قوله تعالى: (إن الذين يأكلون ..)، حديث رقم (2766)، طبعة دار الفكر.

<sup>(5)</sup> رواه الترمذي في كتاب الزكاة – باب ما جاء في زكاة مال اليتيم، وقال في تخريجه: وإنما روي هذا الحديث من هذا الوجه وفي إسناده مقال، ثم قال بعد ذلك: وأما أكثر أهل العلم فيحتجون بحديث عمرو بن شعيب ويثبتونه، منهم أحمد وإسحاق وغيرهما.

## الفرع الثاني: الإكتناز

سبقت الإشارة إلى الإكتناز عند الحديث عن ارتباط النقود بالذهب والفضة وبين أن المعنى اللغوي للإكتناز هو الجمع والضم.

أما في الإصطلاح، فإن الجمهور من الفقهاء والمفسرين على أن الكنز هو عدم إخراج الزكاة، فما أدّيت زكاته فليس بكنز.

والدليل على تحريم الكنز قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكْنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَّةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيل ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابِ أَلِيمِ ﴾ (١).

ولقد استدل الجمهور لإثبات أن الكنز هو عدم إخراج الزكاة بأدلة كثيرة منها قولـه تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أُمْوَا لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزكِّيهِم بِهَا ﴾ (2).

ووجه الدلالة أن المطلوب لتطهير المال هو إخراج زكاته فقط، وكذلك ما ورد من أن أعرابياً أتى النبي فقال: دلّني على عمل إذا عملته دخلت الجنة، فقال في: تعبد الله لا تشرك به شيئاً وتقيم الصلاة المكتوبة وتؤدي الزكاة المفروضة وتصوم رمضان، فقال والـذي نفسي بيده لا أزيد على هذا، فلما ولّى قال النبي من سره أن ينظر إلى رجل من أهل الجن فلينظر إلى هذا فقي الحديث نفس الدلالة السابقة من أن الواجب في المال هو الزكاة فقط كما أن في قوله في: إذا أديت زكاة مالك فقد قضيت ما عليك (4)، دلالة واضحة على ذلك.

وهذا الحكم هو الذي فهمه معظم الصحابة، فلقد ورد أن رجلاً سأل عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكِنزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَّةَ ﴾، فقال من كنزها فلم يؤد زكاتها فويل له، إنما كان هذا قبل أن تُنزل الزكاة، فلما أنزلت جعلها الله

<sup>(1)</sup> سورة التوبة/ 34، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج8، ص 125.

<sup>(2)</sup> سورة التوبة/ 103.

سبق تخريج الحديث.

سبق تخريج الحديث.

طهوراً للأموال<sup>(1)</sup>، ولعل هذه الرواية وغيرها هي ما حمل بعض المفسرين على القول بنسخ آية الكنز<sup>(2)</sup>.

وعلى ذلك فإن شرط اعتبار المال كنزاً أمران: أن يكون نصاباً، وأن لا يخرج زكاته (3).

إلا أن ذلك ليس إجماعاً، فمن الفقهاء من يقول بأن الكنز هو كل مال يبقيه الإنسان عنده دون حاجة، حتى وإن أدّيت زكاته (4).

ولعل الرأي الثاني هو الذي يحقق الأمن الاقتصادي في هذا الموضوع، حيث أن تداول المال واستثماره يساعد على انتعاش السوق وزيادة العرض والطلب.

سنن ابن ماجه -كتاب الزكاة- باب ما أدي زكاته فليس بكنز، حديث رقم 1787، وقد أورده الألباني في كتاب: سلسلة الأحاديث الصحيحة، ج2، ص 96-97، وقال: جملة القول أن الحديث بهذا الشاهد حسن أو صحيح، والله

<sup>(2)</sup> الكشاف، ج2، ص 187، حيث نقل عن غيره نسخها ولم يقل هو بذلك.

<sup>(3)</sup> أبو محمد العيني، عمدة القاري شرح صحيح البخاري، ج7، ص 182، مطبعة مصطفى الحلبي، ط1، عام 1972م.

<sup>(4)</sup> لمزيد من التفاصيل حول الآراء الفقهية وأدلتها، انظر: سُهي طلفاح- كنـز الأمـوال وادخارهـا وأثرهـا علـي الحيـاة الاقتصادية، رسالة ماجستير، ص 6-17، مكتبة كلية الشريعة، جامعة اليرموك، عام 1991.

# المطلب (الثاني

## محظورات الإنفاق

وهي ما يجب على المسلم أن يمتنع عنه عند التصرف في المال وإنفاقه حيث تتنافى هذه التصرفات مع الرُّشد والحكمة.

وقد سبق الحديث عن تصرفات السّفيه، ووجوب الحجر عليه، كإجراء وقـائي لمنع تضييع المال وإتلافه، ولعل المحظورات التالية يعتبر ارتكابها نوعـاً مـن أنـواع الـسفه الـذي يوجب الحجر، خاصة عند المبالغة والتكرار.

والأصل في تحريمه قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُبَذِّرُ تَبَّذِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوٓا إِخْوَانَ الشَّيَطِينِ اللهِ عَلَى السَّيَطِينِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّ

## الفرع الثالث: التقتير

القتر هو عكس ضيق العيش، والتقتير هو التضييق في الإنفاق (2)، والبخل على النفس والأهل، فهو عكس الإسراف، ودليل النهي عنه قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُشْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْرَ فَالْإِعْدَالَ فِي الإنفاق دون إسراف أو تبذير أو تقتير هو مقصد الشرع في هذا الجال حيث يدعو إلى عدم تبذير الأموال دون مبرر وعدم التضييق على النفس والأهل في المباحات.

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء/ 26–27.

<sup>2)</sup> المعجم الوسيط، ج2، ص 714، مادة: قُتْر.

<sup>(3)</sup> سورة الفرقان/ 67، وانظر تفسيرها في كل من: القرطبي، ج13، ص72-73، الكشاف، ج3، ص 100.

كما أن التقتير يؤدي إلى انخفاض مستوى الطلب على السلع والخدمات، والـذي يؤدي بدوره إلى التراجع الاقتصادي أو ما يسمّى بالركود.

## الفرع الرابع: إتلاف المال

وهو من أكثر مظاهر السّفه ظهوراً، حيث يقْ لَهِم السّخص على إتـالاف مالـه دون سبب مقنع.

ومع أن العقل السّليم يرفض هذا بداهة ، إلا أن القرآن أورد هذا النهي حرصاً منه على إغلاق كل باب قد يلجأ له البعض للتعبير عن بطرهم وتحديهم لمشاعر الفقراء، فقال تعالى في معرض الذم، والنقد ذاكراً بعض صفات أهل النار ﴿ وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرِّثَ وَٱلنَّسُلُ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفَسَادَ ﴾ (1) ، ومع أن هذه الآية نزلت في ليُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرِّثَ وَٱلنَّسُلُ وَٱللَّهُ لَا يَحُبُ ٱلْفَسَادَ ﴾ (1) ، ومع أن هذه الآية نزلت في شخص كان يحرق الزرع ويقتل البهائم، إلا أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب فكل من أتلف مالاً بدون وجه حق، فهو مفسد بنص القرآن ويستحق العقوبة (2) ، ويؤيد ذلك قوله ﷺ: إن الله كره لكم ثلاثاً: قيل وقال، وإضاعة المال، وكثرة السؤال (3).

وإضافة إلى ما سبق، استخدم القرآن مصطلحاً آخر في وصف الذين يسيئون التصرف في أموالهم، فسماهم المترفين، فالمترف هو الذي يبالغ في الإنفاق سواءً كان ذلك في الحلال أم في الحرام، فقال تعالى عن أهل النار ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبَلَ ذَالِكَ مُتْرَفِيرَ ﴾ (4)، وجعل الحلال أم في الحرام، فقال تعالى عن أهل النار ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبَلَ ذَالِكَ مُتْرَفِيرَ ﴾ (4)، وجعل الترف وأهله سبباً لوقوع العذاب، فقال تعالى: ﴿ وَإِذَاۤ أَرَدُنَاۤ أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرُنَا مُتُرفِيهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا ﴾ تَدْمِيرًا(5)، فالمترفون سبب في العذاب ومصيرهم

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة البقرة/ 205.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  القرطبي، ج $^{(3)}$ ، ص $^{(2)}$  الكشاف، ج $^{(2)}$ 

صحيح مسلم- كتاب الأقضية- باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة، ج5، ص 131، دار طبعة المعرفة، بيروت. (3)

<sup>(4)</sup> سورة الواقعة/ 45، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج17، ص 213.

<sup>(5)</sup> سورة الإسراء/ 16، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج 10، ص 234.

في الآخرة إلى النار، كما أن سوء التصرف في المال يؤدي إلى سوء التوزيع في الموارد الاقتصادية.

## (المطلس (الثالث

## الترغيب في الإنفاق

وهي المهمة الثالثة للمجتمع المسلم، فيجب عليه الإعتماد في الوصول إلى الصورة المثلى التي بينها الرسول والحمى من أن هذا المجتمع كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد والسهر والحمى، وأنه كالبنيان المنصوص يشد بعضه بعضاً.

ولعل التعاون المادي ودفع الأموال للمحتاجين، من أهم أنواع التعاون الذي يحتاجه المسلمون، لذلك فإن القرآن الكريم قد فتح الباب واسعاً للذين يريدون أن يتقربوا إلى الله بإنفاق أموالهم في سبيله، والذي يشمل طرق الخير المختلفة، فوعدهم بالأجر العظيم، حيث قال تعالى: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أُمُوالَهُم في سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبِّعَ سَنَابِلَ فِي قال تعالى: ﴿ مَّثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أُمُوالَهُم فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبِّعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ أَوَاللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآءُ أُواللَّهُ وَاسِعً عَلِيمً ﴾ (1)، وقد يكون هذه الإنفاق في الجهاد أو الحج أو أي طريق من طرق الخير كالمصالح العامة للمسلمين (2).

وقد أكد سبحانه للمنفقين أنهم هم المستفيدون بالدرجة الأولى من إنفاقهم هذا، وأنه راجع إليهم أجراً وثواباً يوم القيامة ﴿ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءِ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ

<sup>(1)</sup> سورة البقرة/ 261.

<sup>(2)</sup> انظر تفسير الآية في كل من:

أ. الألوسي البغدادي – روح المعاني – ج3، ص 32، طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت.

ب. إسماعيل بن كثير الدمشقي – تفسير القرآن العظيم- الـشهير بتفـسير ابـن كـثير، ج1، ص 316، مطبعـة عيـسى الحلبي.

وَأَنتُر لَا تُظَلَمُونَ ) (1)، وبالمقابل فإن الممتنع عن الإنفاق إنما يبخل على نفسه بالحسنات، قال تعالى: ﴿ هَنَأَنتُمْ هَنَوُلَآءِ تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللّهِ فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ عَن نَفْسِهِ وَٱللّهُ ٱلْغَنِيُّ وَأَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ ) (2).

والأولى بالمنفق أن يراعي حاجة المجتمع الذي يعيش فيه، لتؤدي الصدقة دورها في التنمية.

فإذا كان الجهاد معلناً، والجاهدون بحاجة للمال، فإن الإنفاق في الجهاد أولى من غيره، وإذا انتشر الجهل فإن الإنفاق في التعليم أولى، وكذلك الإنفاق في العلاج عند المرض، وفي توفير الحاجات الأساسية عند الفقر.

ولكي يضمن المنفق كل هذا الأجر والثواب المترتب على الإنفاق، لا بـد لـه مـن تطبيق الشروط القرآنية لقبول الإنفاق.

فهو **أولاً** لا بد أن يكون (في سبيل الله)، وهذه الجملة تحتمل معنيين، أحدهما بالنسبة لنوع النفقة بأن يكون في طريق الخير المختلفة وليست فيما يضر بالصالح العام، والثاني بالنسبة لنية المنفق، بأن تكون خالصة لوجه الله دون رياء وسمعة، فإذا خالطها شيءً من ذلك لم تكن في سبيل الله.

وثانياً أن يكون هذا الإنفاق من الطيبات لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَا شَيْمَ مِؤا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِعَاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ وَٱعْلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللّهَ غَنِيٌّ حَمِيدً ﴾ (3) والطيبات في الآية هي المال الحلال الجيد فهي دعوة للإنفاق من جيد المال وعدم تعمد اختيار الرديء في الصدقة، فإن الله طيب لا يقبل إلا طيباً، وإذا كان الناس في معاملاتهم لا يقبلون أخذ

unca الأنفال/ 60، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج8، ص 38، الكشاف، ج2، ص 166.

<sup>(2)</sup> سورة محمد/ 38، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج16، ص 258، الكشاف، ج3، ص 539.

<sup>(3)</sup> سورة النقرة/ 267.

الرديء إلا أن يتغاضوا عن ذلك ويتسامحوا فيه، فمن باب أولى أن لا يقبل المسلم على نفسه أن يقدم قربة رديئة لربه عز وجل (1).

وثالث هذه الشروط أن يكون متواضعاً حَسَنَ الخلق مع من يعطيهم، فإذا أساء لشعورهم وتمنن عليهم وآذاهم بذلك فقد أبطل صدقته لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَتِكُم بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذَىٰ ﴾(2).

أما الشرط الرابع والأخير، فأن يكون ما ينفقه زائداً عن حاجته وحاجة من تلزمه نفقته، وهو ما سماه القرآن بالعفو، فقال تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفْوَ ﴾ (3)، فالنفس والأهل أولى بالنفقة في حال الفقر والحاجة.

إلا أن هذا الشرط ليس على إطلاقه، فتجوز الصدقة وتستحب في حال الفقر في حالات خاصة، فقد قال تعالى في الثناء على الأنصار وحسن ضيافتهم لإخوانهم المهاجرين (وَيُوَّرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ) (4)، فمع ضيق العيش الذي كان فيه بعض الأنصار إلا أنهم فضلوا إخوانهم على أنفسهم في حظوظ الدنيا رغبة فيما عند الله، وهو ما يسمى بالإيثار (5).

وتحقيق الخلاف في الموضوع هو أن الأصل في الإنفاق أن يكون من العفو الزائد عن الحاجة، إلا في حالة الصّبر على الفقر وقوة اليقين، فإن الإنفاق يستحب في هذه الحالة<sup>(6)</sup>.

وقد عرض القرآن بعضاً من نماذج الإنفاق في سبيل الله وأنواعه، فحث على الوصية لغير الورثة، خاصة من كان منهم فقيراً لأنها صلة وصدقة، قال تعالى في آية المواريث

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> القرطبي، ج3، ص 320–321، الكشاف، ج1، ص 396.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة/ 264.

<sup>(3)</sup> سورة البقرة/ 219، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج3، ص 61، الكشاف، ج1، ص 360.

<sup>(4)</sup> سورة الحشر/ 9.

أحكام القرآن لابن العربي، ج4، ص $^{(5)}$ 

<sup>(6)</sup> القرطي، ج18، ص 27–28.

مقدماً الوصية والدين على حقوق الورثة ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِى بِهَآ أَوْ دَيْنٍ ﴾ (1)، كما حث على إعطاء اليتامى والمساكين شيئاً من المال إذا حضروا قسمة الميراث، فقال تعالى: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُولُوا ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَعْمَىٰ وَٱلْمَسَّكِينُ فَٱرْزُقُوهُم مِّنَهُ وَقُولُوا لَمُمْ قَوْلاً مَّعْرُوفاً ﴾ (2).

وتسنُّ الأضحية للقادر عليها، وهي ما ذبح من النّعم تقرباً إلى الله يوم عيد الأضحى وأيام التشريق، والأصل في قوله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱخْرَ ﴾ (3)، وللمضحي أن يتصدق بجميعها، أو نصفها ويأكل النصف الآخر، أو أن يُقسمها ثلاثة أجزاء: للأكل، والهدية للرّحم والقريب، والصدقة للفقراء والمساكين (4)، وكيفما قسمت، فإن فيها نفعاً ومواساة للفقراء.

ومن نماذج الإنفاق الذي جاء به القرآن، أنه حثّ على الوفاء بالنّذر، فوصف المؤمنين بذلك بقوله: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنّذرِ ﴾ (5) والنذر في اللغة هو الوعد بالخير أو الشر، أما في الإصطلاح فهو الوعد بالخير خاصة، أو هو التزام قربةٍ لم تتعين شرعاً (6) فيلزم الناذر نفسه بصدقة للفقراء أو أضحية أو مساهمة معلومة في مصالح المسلمين، ولا يخفى ما في ذلك من مساعدة لفقراء المسلمين ومحتاجيهم.

أما حكم النذر ابتداءً، فالفقهاء فيه على قولين: أحدهما أنه مكروه (<sup>7)</sup>، لحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: نهى النبي على عن النذر وقال: إنه لا يرد شيئاً، ولكنه يستخرج به من البخيل (<sup>8)</sup>، والنهي للكراهة لأنه لو كان للتحريم لما مدح الله الموفين به.

<sup>(1)</sup> سورة النساء/ 11، وسبق الحديث عن الوصية في مبحث: توثيق المعاملات وضبطها في الفصل الثاني.

<sup>(2)</sup> سورة النساء/ 8، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج5، ص 48-49.

<sup>(3)</sup> سورة الكوثر/ 2.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> كفاية الأخيار، ص 527–534.

<sup>(5)</sup> سورة الإنسان/ 7، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج19، ص 127.

<sup>(6)</sup> معنى المحتاج، ج4، ص 354 -نقل بتصرف-.

<sup>(7)</sup> كشاف القناع، ج6، ص 273.

صحيح البخاري - كتاب الإيمان والنذور - باب الوفاء بالنذر، حديث رقم (6315)، تصنيف: مصطفى البغا، مؤسسة علوم القرآن، ط3، عام 1987.

والقول الثاني أنه مستحب<sup>(1)</sup>، لأنه تقرب إلى الله بصالح الأعمال، والنهي الوارد في الحديث محمول على من ظن أنه لا يستطيع القيام بما ألزم به نفسه.

# المطلب الرابع

### أداء الحقوق

نص القرآن الكريم على عدد من الحقوق المالية الواجبة الأداء، كمثال لبقية الحقوق غير المنصوص عليها من حيث وجوب أدائها، وأدخل المماطلة وعدم أداء الحق في عموم النهي عن أكل أموال الناس بالباطل، كما حث على الوفاء بالعقود بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّهِي عَن أَكُلُ أُمُولُ إِلَّا لَعُقُودٍ ﴾(2).

وتتنوع الحقوق المنصوص عليها -والتي تظهر في الفروع التالية- لتشمل حق الزوجة في المهر والنفقة، وحق المطلقة في المتعة والمهر أيضاً، وحق الأبناء في النفقة، والمرضع في أجرة الرضاع، والدائن في استرداد دينه دون مماطلة.

ويقترب أداء الحق من الدعوة للتكافل، عندما يقرر القرآن حقاً للقريب المعسر على قريبه الموسر في وجوب الإنفاق عليه بشروط معينة تراعي درجة القرابة والأولوية في الميراث.

<sup>(1)</sup> مغنى المحتاج، الموضع السابق، -نقل بتصرف-.

<sup>(2)</sup> سورة المائدة/ 1.

#### الفرع الأول: مهر الزوجة

والأصل فيه قوله تعالى: ﴿ وَءَاتُواْ ٱلنِّسَآءَ صَدُقَتِمِنَّ نِحُلَةً ﴾ (1)، أي هبة عن طيب نفس (2)، والخطاب في الآية للأزواج لأن دفع المهر واجب عليهم، ويجوز أن يكون الخطاب للأولياء، لأن بعضهم كان يأخذ مهر الزوجة ولا يعطيها حقها فنهاهم الله عن ذلك (3).

وتُسَنُ تسمية المهر في العقد، ويجوز أن يكون حالاً ومؤجلاً وعيناً وديناً ومنفعةً، فتملكه الزوجة بالتسمية ويستقر بالدّخول، ويجوز لها أن تمتنع عن تسليم نفسها للزوج قبل قبض المهر حفاظاً على حقها<sup>(4)</sup>.

## الفرع الثاني: مهر المطلقة ومُتعتها

للمطلقات أحوال مُتعددة، أولها أن تُطلّق قبل فرض المهر وقبل الدخول بها، وقد أوجب الله لها المتعة بقوله تعالى: ﴿ لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن طَلَقَتْمُ ٱلنِّسَآءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ وَجَب الله لها المتعة بقوله تعالى: ﴿ لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن طَلَقَتْمُ ٱلنِّسَآءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْفِ تَعَلَى اللّهِ وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَنعًا بِٱلْمَعْرُوفِ تَعَلِّي وَمَتِعُوهُنَّ عَلَى ٱللّهِ سِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَنعًا بِٱلْمَعْرُوفِ مَتَعَلَّا عَلَى ٱللّهُ سِينِينَ ﴾ (5) وهي حق يقدره القاضي باجتهاده، ويراعي فيه الوضع المادي للزوجين (6)، ومعظم الفقهاء على وجوبها وبعضهم قال بالندب والاستحباب (7).

<sup>(1)</sup> سورة النساء/ 4.

<sup>(2)</sup> الكشاف، ج1، ث 498.

<sup>(3)</sup> القرطبي، ج5، ص 23.

<sup>(4)</sup> أحمد بن النقيب المصرى-عمدة السّالك وعُدّة الناسك، ص 207، طبعة الشئون الدينية بدولة قطر، ط1.

<sup>(5)</sup> سورة البقرة/ 236، وانظر تفسيرها في الكشاف، ج1، ص 374.

<sup>(6)</sup> عمدة السالك -المرجع السابق- ص 208، نقل بتصرف.

<sup>(7)</sup> القرطبي، ج3، ص 200.

وثانيها أن تُطَّلق بعد فرض المهر وقبل الدخول، فتستحق بذلك نصف المهر لقولـه تعالى: ﴿ وَإِن طَلَّقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْل أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ ﴾(١).

والحالة الثالثة أن تطلق قبل فرض المهر وبعد الدخول، فلها مهر مثلها من النساء (2) لقوله تعالى: ﴿ فَمَا ٱسۡتَمۡتَعۡتُم بِهِۦ مِنْهُنَّ فَعَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَريضَةً ﴾ (3).

أما الرابعة والأخيرة، فأن تُطلق بعد فرض المهر وبعد الدخول فلها مهرها كاملاً، ولم يخص القرآن هذه الحالة بآية مستقلة، وإنما هي داخلة في عموم قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللهِ يَكُ وَامَنُوۤا أُوۡفُوا بِٱلۡعُقُودِ ﴾ فقد أوفت هي بمحل العقد وهو التمكين من النفس، فوجب عليه بدل ذلك هو المهر.

### الفرع الثالث: النفقة على الزوجة والأبناء

تشمل النفقة المأكل والملبس والمسكن والعلاج، وكل ما يحتاجه الناس لاستمرار حياتهم دون عنت أو مشقة.

وقد أوجب الله على الزوج النّفقة على أهل بيته من زوجة وأبناء (4)، أما النفقة على الزوجة فلّروجة فليُنفِق مِمَّا ءَاتَنهُ الزوجة فلقوله تعالى: ﴿ لِيُنفِقَ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ مَ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَ فَلْيُنفِقَ مِمَّا ءَاتَنهُ الزوجة فلقوله النفقة بحال كل من الزوجين غنى وفقراً، وأما إسكان الزوجة فلقوله تعالى: ﴿ أُسْكِنُوهُ مِنْ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِّن وُجُدِكُم ﴾ (6)، فإذا كان السكن حقاً للمطلقة،

<sup>·</sup> سورة البقرة/ 237، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج3، ص 204، حيث نقل الإجماع على ذلك.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> مغني المحتاج، ج3، ص 239.

<sup>(3)</sup> سورة النساء/ 24، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج5، ص 129، حيث اعتبرها أصلاً في وجوب مهر المثل.

<sup>(4)</sup> انظر كلاً من: بدائع الصنائع، ج4، ص 15، وما بعدها، منتهى الإرادات، ج2، ص 369، وما بعدها.

<sup>(5)</sup> سورة الطلاق/ 7.

<sup>(6)</sup> سورة الطلاق/ 6.

فمن باب أولى أن يكون للتي في عصمة للزوج<sup>(1)</sup>، ويراعى فيه -كما في غيره من النفقـات- درجة اليسار والإعسار، فعليه أن يسكنها كما يسكن هو حسب وسعه وطاقته<sup>(2)</sup>، دون تبذيرٍ أو تقتير.

وتجب على الزوج كسوة زوجته بالإجماع (3)، وفي قوله تعالى: ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ (4)، متسع للاستدلال على وجوب توفير احتياجات المرأة، لأن ذلك من المعاشرة بالمعروف.

وفيما يخص الأبناء، فإن قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلْمَوْلُودِ لَهُ وِرِدَّقُهُنَّ وَكِسُوَ اللَّهُ وَالْكَسُوة للأم فيه دلالة على وجوب إنفاق الوالد على ولده لضعفه وعجزه، أما نسبه الرّزق والكسوة للأم في الآية الكريمة، فلأن الغذاء يصل للطفل بواسطتها عن طريق الرضاع، وقد أجمع أهل العلم على وجوب النفقة للأبناء الذين لا مال لهم (6)، كما سبق ذكر الحديث الشريف عندما اشتكت زوجة أبي سفيان للنبي بخل زوجها فقال لها النبي بخذ "خذي أنت وبنوك ما يكفيك بالمعروف" فنفقة الأبناء لها حُكم النَّفقة على الزوجة بنص الحديث، وذلك عند حاجة الأبناء –كما تقدّم – أما عند عدم حاجتهم فلا تجب.

1) المغنى، ج7، ص 569.

<sup>(2)</sup> الكشاف، ج4، ص 121، وللمزيد من التفصيل انظر: أحكام القرآن للجصاص، ج5، ص 355.

نقل هذا الإجماع كل من: ابن قدامة في المغنى، ج7، ص 568، والكاساني في بدائع الصنائع، ج4، ص 15.

<sup>(4)</sup> سورة النساء/ 19.

<sup>(5)</sup> سورة البقرة/ 233.

<sup>(6)</sup> القرطبي، ج3، ص 163.

#### الفرع الرابع: سداد الدين

اهتم التشريع الإسلامي بموضوع سداد الدين كثيراً، فقدمه على الوصية والميراث، بمعنى أنه يقدم سداد دين الميت في تقسيم ميراثه على وصيته وعلى نصيب الورثة لقوله تعالى عن قسمة الميراث ( مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَآ أُو دَيْنٍ) (1).

وقد أفرد البخاري في صحيحه باباً ترجم له بقوله: تأويل قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَآ أَوْ دَيْنٍ ﴾، ذكر فيه أن النبي ﷺ قضى بالدين قبل الوصية (2)، وعلى ذلك إجماع الفقهاء (3).

كما أخرج البخاري حديثاً يرويه سلمة بن الأكوع فقال: "كُنّا جلوساً عند النبي التي إذ أتى بجنازة فقالوا: يا رسول الله صلّ عليها فقال: هل عليه دين؟ قيل: لا، قال: فهل ترك شيئاً؟ قالوا: لا، فصلّى عليه، ثم أتي بجنازة أخرى فقالوا: يا رسول الله صلّ عليها فقال: هل عليه دين؟ قيل: نعم، قال: فهل ترك شيئاً؟ قالوا: ثلاثة دنانير، فصلى عليها، ثم أتى بالثالثة، فقالوا: صل عليها، فقال: هل ترك شيئاً؟ قالوا: لا، قال: فهل عليه دين؟ قالوا: ثلاثة دنانير، قال: صلوا على صاحبكم، قال أبو قتادة: صل عليه يا رسول الله وعلي دينه، فصلى عليه أب نقضاؤه بسداد الدين قبل الوصية، وامتناعه عن الصلاة على المدين قبل ضمان حق دائنه، يدل دلالة أكيدة على أهمية سداد الدين وعدم العبث مجقوق العباد.

<sup>(1)</sup> سورة النساء/ 11

<sup>(2)</sup> ابن حجر العسقلاني -فتح الباري بشرح صحيح البخاري- كتاب الوصايا، باب تأويل قوله تعالى: ﴿من بعد وصية يوصى بها أو دين﴾.

نقل هذا الإجماع القرطبي في تفسيره، ج5، ص 73-74.

<sup>(4)</sup> فتح الباري – المرجع السابق- كتاب الحوالة، باب: إذا أحال دين الميت على رجل جاز.

### الفرع الخامس: أجرة الرضاعة

تستحق الأم أجرة على إرضاع ولدها عند بعض الفقهاء سواء كانت زوجة أم مطلقة (1)، وذلك لعدم وجوب الرضاع عليها ابتداءً، بل على الأب أن يسترضع لولده، وأمه أولى به من غيرها، قال تعالى عن أجرة الرضاع ﴿ فَإِنَّ أَرْضَعْنَ لَكُرٍّ فَعَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾(2).

وإذا كانت الأم تستحق أجرة على الرّضاع، فمن باب أولى أن تستحق ذلك المرضعة الأجنبية، وهي ما يسميها الفقهاء المرضعة الظئر، لقول على: ﴿ وَإِنْ أَرَدتُم أَن تَسْتَرْضِعُوٓا الْاجنبية، وهي ما يسميها الفقهاء المرضعة الظئر، لقول تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدتُم أَن تَسْتَرْضِعُوٓا الْاجنبية، وهي ما يسميها الفقهاء المرضعة الظئر، لقول تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدتُم أَن تَسْتَرْضِعُوٓا اللهِ عَلَيْكُم إِذَا سَلَّمْتُم مَّا ءَاتَيْتُم بِٱللَّعْرُوفِ ﴾ (3).

#### الفرع السادس: النفقة على الأقارب

غالباً ما تأنف الفطرة السليمة الإعتماد على الغير، فترغب في الإعتماد على النفس ومساعدة الغير عند اللزوم، خاصة عندما يكون الحتاج من الأرحام والأقارب، وهذا ما يتبناه القرآن، فهو يدعو للعمل والكسب كما سبق بيانه، إلا أن الحياة لا تستقيم على حال، فقد يتعرض الإنسان للفقر مع أخذه بأسباب الغنى، وهنا يأتي دور التعاون والتكافل الإجتماعي، فيقرر القرآن حق النفقة على القريب الفقير، وهذه النفقة واجبة على أقاربه وأرحامه الأغنياء بحسب الأولوية في الميراث.

والدعوة لأداء الحق للقريب، جاءت في غير موضع في القرآن، منها قوله تعالى: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْن ٱلسَّبِيلِ ﴾ (4). فارتباط ذوي القربى مع المساكين

<sup>(1)</sup> المغني، ج7، ص 627.

<sup>(2)</sup> سورة الطلاق/6، وانظر تفسيرها في كل من: القرطبي، ج18، ص 168، الكشاف، ج4، ص 122، حيث فصلا الخلاف في أجرة المرضعة، فذكر أنه عند الحنفية لا تستحق الأم أجرة على رضاع ولدها إلا إذا طُلقت طلاقاً بائناً، بينما عند الشافعية تستحق الأجرة.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سورة البقرة/ 233، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج3، ص 172-173.

<sup>(4)</sup> سورة الإسراء/ 26.

وابن السبيل يؤكد أن المقصود هو إنفاق المال من غير أموال الزكاة، حيث يجب ذلك للمسكين وابن السبيل في أموال الزكاة (1).

كما ورد حق أولى القربى مقترناً بالعدل والإحسان وهي من صفات المؤمنين، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيٍ ذِى ٱلْقُرْبَالِ ﴾ (2)، وقد اعتبر بعض الفقهاء هذه الآية أصلاً في نفقة الأقارب للفقراء (3).

أمّا الموضع الذي يدل على وجوب ترتيب النفقة على حساب الأولوية في الميراث (4) -إضافة إلى دلالة وجوبها ابتداء - فهو قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰ لِكَ ﴾ (5) وسواءً كان المقصود بالوارث هو وارث المولود له، أم وارث الطفل الرضيع، أم من بقي من الوالدين بعد وفاة أحدهما (6) فإنّ النفقة واجبةٌ على هذا الوارث؛ لأن الآية الكريمة جاءت عطفاً على قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلمُولُودِ لَهُ ورِزْقُهُنَّ وَكِسُوبُهُنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ )، فتجب النفقة على الأقرب إن كان موسراً، فإن كان معسراً فإن النفقة لا تجب على المحجوب عن الميراث وإن كان موسراً لأن الأقرب أولى بالميراث منه فيكون أولى بالإنفاق (7).

وللفقهاء الأجلاء اجتهادات في تحديد القريب الذي تجب النفقة له وعليه، فالحنفية يرون أن القريب هو كل ذي رحم محرم سواء كان وارثاً أم غير وارث كابن الأخت، وعند الشافعية هو الوالد وإن علا والولد وإن سفل لأن البعضية هي موجب النفقة، ودليل النفقة

<sup>(1)</sup> انظر كلاً من: الكشاف، ج2، ص 446، القرطبي، ج10، ص 446، أحكام القرآن للجصاص، ج5، ص 21.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة النحل/ 90.

<sup>(3)</sup> القرطبي، ج10، ص 167.

<sup>(4)</sup> انظر كلاً من: المغني، ج7، ص 584-585، مغني المحتاج، ج3، ص 450-451.

<sup>(5)</sup> سورة البقرة/ 233.

<sup>(6)</sup> انظر الخلاف في تفسير المقصود بالوارث في كل من القرطبي، ج3، ص 168، والكشاف، ج1، ص 371.

<sup>(7)</sup> المغنى، المرجع السابق.

على الآباء قوله تعالى: ﴿ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾(1)، ومن الإحسان الإنفاق عليهما عند حاجتهما.

أما دليل النفقة على الأبناء -إضافة لما سبق- فقول تعالى: ﴿ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُرْ فَاتُوهُنَ أُجُورَهُنَ ﴾، ووجه الدلالة أن الله أوجب على الآباء دفع أجرة إرضاع أبنائهم، وقد ذهب الحنابلة مذهب الشافعية في موضع النفقة، أما الإمام مالك فيرى أن الجدل ليس بأب حقيقي، فالنفقة للآباء والأبناء من دون غيرهم.

ويتشرط لوجوب النفقة حاجة القريب، وزيادة مال النفقة عن حاجة القريب المنفق، وعند غير الحنفيّة أن يكون المُنفق وارثاً (2).

والفروع السابقة بمجملها تعتبر كيفية معتمدة لتوزيع المال وإيصال الحقوق الأصحابها، مما يحقق الأمن الاقتصادي لهم.

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء/ 23.

<sup>(2)</sup> انظر أحكام النفقة والخلاف فيها في كـل مـن: مغـني المحتـاج، جـ3، ص 446-449، المغـني، جـ7، ص 582-586، القرطيي، جـ3، ص 188 وما بعدها.

# (المبعث (الثالث

# نظام الميراث

يتملك الإنسان المال -شرعاً- عن طريق الإستيلاء على الأشياء المباحة كالصيد وإحياء الموات، وعن طريق العقود النَّاقلة للملكية من بيع وإجارة وهبـة، كمـا يتملكـه عـن طريق الخلافة في مال غيره من وصيةٍ وميراث (1).

وإذا كانت الوصية تنتقل إلى الموصى إليه بالرغبة والإختيار، فإن الميراث يختلف عـن الوصية، إذ ينتقل إلى ملكية الوارث جبراً بعد وفاة المورّث.

وعلى ذلك، فإن نظام الميراث يُعتبر أداة هامةً من أدوات النظام الاقتصادى الإسلامي، حيث يقوم بمحاربة الإحتكار وتجمّع المال بيد فئة محدودة من الناس، وذلك عن طريق تفتيت الثروة وتوزيعها على عددٍ من أقارب الميت بشروطٍ وضوابط خاصة.

وبهذه الخاصية، يتشابه الميراث مع الزكاة، فكلاهما يُعيد توزيع الثروة ويمنع احتكارها، ويساعد في التنمية الاقتصادية عن طريق الاستثمار، نظراً لتوافر رأس المال بيد شريحة كبيرة -نسبياً - من شرائح الجتمع، كما أن كلاً من النظامين حق معلوم للمستفيدين من تطبيقهما وليس منة أو تفضيلاً ممن يُعطى المال.

إلا أن هناك فرقاً في تحديد هوية المستفيدين، ففي الزكاة، توزع الحصيلة على ثمانية أصناف باعتبار الصَّفة كالفقر والمسكنة وغيرها، بصرف النَّظر عن الشخص المستفيد، كما قد تدفع كل أموال الزكاة لصنف واحدٍ من الأصناف الثمانية، بل ولشخص واحد داخل الصّنف الواحد، إذا رأى الإمام العادل أن ذلك يحقق المصلحة.

بينما في الميراث، توزع الثروة باعتبار درجة القرابة، وبصرف النظر عن حاجة القريب، ولا يخضع نصيبه لاجتهاد الإمام، فهو مقرر بنصّ القرآن والسُّنة.

135

محمد أبو زهرة -الملكية ونظرية العقد، ص 110-111، طبعة دار الفكر العربي.

وبهذه المقارنة الموجزة بين النّظامين، يمكن القول بأن الزكاة ضمان اجتماعي عام، والميراث ضمان اجتماعي عائلي خاص.

وتطلق كلمة الميراث على أكثر من معنى، وغالباً ما يُراد بها النصيب المقرّر شرعاً للوارث<sup>(1)</sup>، كما تطلق على علم الميراث، وهو العلم الذي يُعرف به أصناف الورثة ومقدار نصيب كل وارث، وتطلق أيضاً على الخلافة عن الميت<sup>(2)</sup>.

ولم يستحدث الإسلام نظام الميراث، فقد عرفته الأمم السابقة حيث كان لقدماء المصريّين، ولليونان وللرومان نظامٌ للميراث، كما عرفته الأديان السابقة، فاليهودية والنصرانية فيها تشريعات تنظم الميراث.

وقبل مجيء الإسلام، كان للعرب في الجاهلية نظام يعتمدونه في الميراث، يقوم على أساس النُّصرة والمؤازرة، فالرّجل القوي الذي يركب الخيل ويحمل السلاح يستحقُّ الميراث إذا كان من الأقارب، أما النساء والأطفال فلاحظ لهم فيه لضعفهم وعجزهم عن القتال وحماية الدّيار.

ويعود سبب هذا التقسيم إلى طبيعة حياة الجاهليّة، والـتي تميّزت بالقسوة والجفاء، والحروب والنزاعات، فغنائم الحروب مورد اقتصادي رئيسيّ في حياتهم، ولا يستطيع الحصول عليها إلا الرجال الأشداء، فهم الذين يستحقون الميراث دون غيرهم (3).

وكانت أسباب الميراث في الجاهلية هي النسب والتبني والتحالف، فجاء الإسلام ليُقرّ المسلمين في البداية على ما كانوا عليه في الجاهلية، ثم بدأ في التغيير التدريجي، فشرع الإرث بالهجرة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ بِأَمُّوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي اللهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَنصَرُواْ أُولَاتِهِكُمْ أُولِيَآءُ بَعْضُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يُهَا جِرُواْ مَا سَبِيلِ ٱللهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَنصَرُواْ أُولَاتِهِكُمْ أُولِيَآءُ بَعْضٍ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يُهَا جِرُواْ مَا

(2) أحمد أبو الحاج – التمرينات العملية على مسائل الميراث والوصيّة، ج7، دار الثقافة العربية-القاهرة، ط1.

<sup>(1)</sup> مغنى المحتاج، ج3، ص 2.

<sup>(3)</sup> للمزيد من المعلومات حول الميراث عند الأمم السابقة والدّيانات السابقة، انظر: ياسين درادكة -الميراث في الشريعة الإسلامية-، ص 19-46، مؤسسة الرسالة، ط1، عام 1980.

لَكُم مِّن وَلَنيَتِهم مِّن شَيْءٍ حَتَّىٰ يُهَاجِرُواْ ﴾(1)، فمن لم يهاجر من المسلمين فليس له حق في الميراث حتى ولو كان قريباً مؤمناً.

والخطوة الثانية في التغيير هي إلغاء الإرث بالتبنّي، وقد ثبت هذا الإلغاء بقوله تعالى: ﴿ آدَّعُوهُمْ لِأَبَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ ٱللّهِ ﴾(2)، مما يترتب عليه نفي صفة الأبوة للمتبني، والتي هي سبب ميراث المتبنّي.

وكما ألغي الإرث بالتبني، فقد ألغي أيضاً بالهجرة وبالتحالف، وهو تعاقد رجلين على نصرة بعضهما وأن يثأر كل منهما لصاحبه ويرثه إذا مات، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أُولَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَكِ ٱللَّهِ ﴾(3)، والأولوية هنا في الميراث.

ولفترةٍ من الوقت، ترك التشريع للشخص أن يوصي بما شاء من ماله لمن شاء من أهله وغيرهم، واعتبر ذلك ميراثاً شرعياً، وقد اعتمد التشريع في هذا الإطلاق وعدم تحديد الأنصبة على ثقته بإيمان الموصي وحرصه على توخي العدل وترك الظلم، فقال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِاللَّمَعِرُوفِ مَعْ عَلَى المُعلى في نفس المؤمن من التقوى يكفى لإقامة العدل وتحقيقه في توزيع الميراث.

وقد نهى الإسلام الرجال عن احتقار النساء في موضوع الميراث، فقد كانت المرأة في الجاهلية تُعتبر متاعاً يورث كالمال، فنزل النهي عن ذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَحَلُ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنِّسَآءَ كَرُّهاً ﴾(5).

<sup>1)</sup> سورة الأنفال/ 72، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج8، ص 56، والكشاف، ج2، ص 170.

<sup>(2)</sup> سورة الأحزاب/ 5، وانظر تفسيرها في أحكام القرآن لابن العربي، ج3، ص 1507، حيث ذكر الرأي ولم يقل به.

<sup>(3)</sup> سورة الأنفال/ 75، وانظر تفسيرها في أحكام القرآن لابن العربي، ج2، ص 889، والكشاف، ج2، ص 170.

<sup>(4)</sup> سورة البقرة/ 180، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج2، ص 257 وما بعدها، والكشاف، ج1، ص 333-334.

<sup>(5)</sup> سورة النساء/ 19، وانظر تفسيرها في الكشاف، ج1، ص 513.

وفي نهاية المطاف، وبعد التشريع والنَّسخ والإلغاء في موضوع الميراث، استقر الأمر على تشريع ميراث للذكور والإناث صغاراً وكباراً لقوله تعالى: ﴿ لِّلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرْ نَصِيبًا مُّفْرُوضًا ﴾(1)، وعلى تحديد نصيب مقدر لكل وارث، وذلك في قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فِي أَوْلَندِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنثَيَيْنَ ۚ فَإِن كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ ٱثَنتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَتْ وَحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ وَلِأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَحِدٍ مِّهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ ۚ فَإِن لَّمْ يَكُن لَّهُ وَلَدُّ وَوَرِثَهُ وَ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ ٱلثُّلُّثُ ۚ فَإِن كَانَ لَهُ وَ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَآ أَوْ دَيْنِ مَا اَوْ كُنِن مَا اللهُ لَكُرْ لِلاَ تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُرْ نَفْعًا ۚ فَرِيضَةً مِّر ﴾ ٱللَّهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ۞ ♦ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزُوا جُكُمْ إِن لَّمْ يَكُن لَّهُنَّ وَلَدُّ ۚ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْنَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَآ أَوْ دَيْنِ ۚ وَلَهُنَّ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَّتُمْ إِن لَّمْ يَكُن لَّكُمْ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَّ ٱلثُّمُنُ مِمَّا تَرَكْتُم ۚ مِّنَ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَ بِهَآ أَوْ دَيْنٍ ۗ وَإِن كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلَلَةً أَو آمْرَأَةٌ وَلَهُ ٓ أَخُ أَوْ أُخْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا ٱلسُّدُسُ ۚ فَإِن كَانُوٓا أَكْثَر مِن ذَالِكَ فَهُمْ شُرَكَآءُ فِي ٱلثُّلُثِ ۚ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَىٰ بِهَآ أَوْ دَيْنِ غَيْرَ مُضَآرٌ وصِيَّةً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَلَةِ ۚ إِنِ ٱمْرُؤُا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَ وَلَدُّ وَلَهُ ٓ أُخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ۚ وَهُو يَرِثُهَاۤ إِن لَّمۡ يَكُن لَّمَا وَلَدٌ ۚ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا

<sup>(1)</sup> سورة النساء/ 7، وانظر تفسيرها في الكشاف، ج1، ص 503.

ٱلثُّلْثَانِ مِمَّا تَرَكَ ۚ وَإِن كَانُوَا إِخْوَةً رِّجَالاً وَنِسَاءً فَلِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنثَينِ ۗ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ أَلْتُلُا اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾(١).

واستقرّ التّشريع أيضاً على نسخ كل من الميراث بالتحالف -عند غير الأحناف-، وترك الميراث لصاحب المال يوصى به كيف يشاء، والتوارث بالهجرة والمؤاخاة، وعلى إلغاء التوارث بالتبنّي (2).

وفي مقابل ذلك، اعتبر الإسلام النّسب والزوجية وولاء العتق هي أسببا الميراث، فالنسب أو القرابة تشمل الأصول وهم الآباء والأجداد، والفروع وهم الأولاد والأحفاد، والحواشي كالأعمام والإخوة وذو الرّحم القريب كالخال وابن الأخت.

والزوجية هي نتيجة عقد النّكاح، فيرث كل من الـزوجين الآخـر، أمـا ولاء العتـق فهو أن يرث المعتق من أعتقهُ إذا لم يكن له وارث.

ومع توافر أسباب الإرث لا بُد من انتفاء الموانع، وهذه الموانع هي القتلُ، فلا ميراث لقاتل، واختلاف الدين، فلا توارث بين المسلم وغيره، والرق أو العبودية، وهو وصف في الإنسان يجعله مملوكاً لغيره، واختلاف الدار عند الأحناف.

وينقسم الميراث من حيث تحديد المستحق للوارث إلى فرض وتعصيب، فأصحاب الفروض هم من حدد الشرع لهم نصيباً مفروضاً من الميراث معلوم القدر نسبة لا عدداً، أما العَصبَات فهم من لم يُحدّد لهم نصيباً مفروضاً (3).

<sup>(1)</sup> سورة النساء/ 11، 12، 176.

انظ العالم الفرية بالدارة ف

انظر التسلسل في تشريع الميراث في المرجعين السابقين: الميراث في الشريعة الإسلامية، ص 49-51، التموينات العملية، ص 11، 12.

<sup>3</sup> لمعرفة تفاصيل الميراث وأحكامه الفقهية ونصيب كل وارث، انظر: ابن عابدين – حاشية رد المحتار على الـدر المختار، الشهير بحاشية ابن عابدين، ج6، ص 757 وما بعدها، دار الفكر، ط2، وأيضاً: مغني المحتاج، ج3، ص 3 وما بعدها، منتهى الإرادات، ج2، ص 69 وما بعدها.

وبإمعان النظر في هذه المقدّمة عن الميراث، وما فيها من آيات كريمةٍ وبعض الأحكام الفقهية، ومقارنة مع ما كان عليه الميراث في الجاهلية، يمكن الخروج ببعض النتائج والملاحظات.

أوّل هذه الملاحظات أنّ الجبريّة في انتقال الملكية للورثة يعتبر وسيلة لتوزيع الشروة وعدم تكدسها في يد فئة محدودة، وإنما يستفيد منها عدد كبير من الناس، مما له أثرٌ واضح في الدّافعية للإنتاج بسبب توافر رأس المال وعموم الفائدة بذلك.

وثانيها، أن العدالة تقتضي أن يأخذ الذكر نصيباً من الميراث أكثر من الأنثى، فالمرأة في الشريعة الإسلامية مكفولة النّفقة منذ ولادتها وحتّى وفاتها، فتجب على أبيها قبل زواجها، أو وليها عند فقدان الأب، وعلى زوجها بعد ذلك، أمّا الرجل فيتحمّل نفقة نفسه بعد بلوغه، والمهر عند زواجه، والنّفقة على الزوجة والأبناء بعد الزواج، والنّفقة على الأقارب بشروط مخصومة. وهذا ما أخذ به الإسلام، فجعل للذّكر مثل حظ الأنثين.

والملاحظة الأخيرة هي أنّ الطبيعة البشرية تُحبُّ أن يبقى المال بعد الوفاة بيد أقرب الناس إلى صاحبه، نظراً لتعلق النفس بهذا المال وحبه حباً جماً، وبذل الوقت والجهد في تحصيله، فلا يوافق صاحبه بعد ذلك أن يوزع على عامة الناس، وإنما على من وقف معه في السرّاء والضرّاء، وشاركه همومه ومشاكلهُ أثناء حياته وهم أقاربه، وأقربهم إليه أصوله وفروعه وإخوانه وزوجته، وهم الذين لهم الأولويّة شرعاً في الميراث، ويتفاضلون حسب درجة القرابة وقوتها.

# المبعث الرابع

## الكفارات والفداء

يتعرض المسلم أثناء ممارسة الشعائر والعبادات إلى الوقوع في الخطأ غير المعتمد، وقد يقصّر عامداً في إتمام نُسُكِ من المناسك.

وفي حياته اليومية، يتعرض للوقوع في محظورات شرعية عامداً عالماً بالحكم تحت ضغط ظرف معين، أو لقلة الوازع الديني في نفسه، أو لأسباب أخر، كما قد يرتكب هذه المحظورات خطأ دون قصد مع علمه بالحكم، وقد يرتكبها جهلاً لقلة نصيبه من العلم الشرعي وتقصيره في تعلم ما يحتاجه لصلاح دينه.

ومن رحمة الله سبحانه وتعالى بهذه الأمة، أن راعى ضعف البشر وعجزهم عن تحصيل الكمال في العبادات والسلوكيات، وميلهم نحو التقصير، فشرع لهم ما يكمّل النقص ويجبر الكسر، وهو الكفارات والفداء.

ويتنوع هذا التشريع في إكمال النقص لحكمة أرداها العليم الخبير، فمن الذنوب ما يكفّرها الإستغفار، ومنها ما يحتاج إلى فعل الحسنات، لأنّ الحسنات يذهبن السيئات، ونوع ثالث لا بدّ فيه من مسامحة صاحب الحقّ في الدنيا إذا كان الذنب يتعلق بحقوق العباد، فمن أكل مال غيره بالباطل لا يُكفّر ذنبه إلا بإرجاع المال لصاحبه، أو إبراء المظلوم للظالم ومسامحته، والنوع الرابع يحتاج تكفيره للعقوبة البدنية -إذا وصل الأمر للحاكم- كجريمة الزنا، والسرقة، وقذف المحصنات، وخامس يكفّره وقوع البلاء والمحن، وسادس يكفّره السعى في طلب الرزق، وسابع لا بد من لتكفيره من إنفاق المال بصور متعددة.

وكفارات الذنوب بمجملها شرعت لمصلحة المذنب نفسه ليتخلص من الإثم ويرتقي بإيمانه، إلا أن ذلك لا يعني بالضرورة أنه المستفيد الوحيد من تكفير الدّنب، فقد تتعدّاه الفائدة لغيره، كأن تكون هذه الفائدة مادّية إذا كانت الكفارات مالاً يدفع، أو رقبة تعتق.

وقد تعرض القرآن الكريم لذكر هذا النوع من الكفارات، واستخدم في تفصيل أحكامها صيغاً مختلفة، فتارة يسميّها كفارة، وأخرى يسميّها فدية، وثالثة يرتب النتيجة على السبّب دون ذكر ماهيّة النتيجة أهي كفارّة أم فدية، مما يدلُّ على تقارب اللفظين في المعنى، كما أن كتب الفقه الإسلامي لم تتفيّق على تعريف محدّدٍ لكل منهما.

وبالرجوع إلى بعض كتب اللغة، تبيّن أن الكفارة هي ما يستتر به الآثم من صدقة وصوم ونحو ذلك، أما الفدية فهي ما تقدم لله جزاء لتقصير في عبادة (1)، ولكن عند ضرب الأمثلة لكل نوع منها، اتضح أنها متداخلة المعنى كما هي في القرآن وكتب الفقه.

وباعتماد التعريف اللغويّ، يمكن عرضُ الكفّارات والفدية التي أصل لها القرآن على النحو الآتي:

# (المطلب (الأول

#### الكفارات

ذكر القرآن الكريم أربعة أنواع من الدُّنوب، يستوجب فعلها كفارةٌ وهي الحنثُ في اليمين، والظِّهار، وقتل النفس، والصيد بالنسبة للمُحرم.

### الفرع الأول: كفارة حث اليمين

تنقسم اليمين إلى ثلاثة أقسام: لغو، وغموس، ومنعقدة.

أما اللغو فهي التي لا يُقصد بها الحلف، كقول الناس: لا والله، بل والله، أو أنها الحلف الخاطئ على شيء في الماضي أو الحاضر، كأن يحلف أنه لم يذهب ظناً منه أنه صادق مع أنه قد ذهب فعلاً، فلا كفارة على الحالف ولا إثم.

<sup>(1)</sup> المعجم الوسيط، ج2، الصفحات: 684، 798.

واليمين الغموس هي الكاذبة قصداً في الماضي أو الحاضر، مقرونة بذكر اسم الله، كأن يقول: والله ما فعلت كذا، وهو يعلم أنه فعله، أو أن يقول: والله ليس لهذا علي دين وهو يعلم أن له عليه دين، فليس عليها كفارة أيضاً، ولكنه يستحق العذاب الشديد لتعمده الكذب.

أما اليمين المنعقدة: فهي اليمين على أمرٍ في المستقبل، كقوله: والله لا أفعل كذا، والله لأفعلن كذا<sup>(1)</sup>.

والأفضل في الكفارة أن يراعي الشخص حاجة مجتمعه، فيُقدم الإطعامُ في حالة الفقر، والعتقُ عند انتشار الرق<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> بدائع الصنائع، ج3، ص 3–5.

<sup>(2)</sup> الكشاف، ج1، ص 640.

<sup>(3)</sup> بدائع الصنائع، ج5، ص 96، المغني، ج8، ص 734.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سورة المائدة/ 89.

<sup>(5)</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج2، ص 649.

### الفرع الثاني: كفارة الظهار

الظهار أن يقول الرّجل لزوجته أنت عليّ كظهر أمي، أو كلمة نحوها، فحقيقته الشرعية أنّه تشبيه الزوجة البائن بأنثى محرمة (1).

وهو حرام، ومن فعله وأراد أن يتحلّل ممّا فعل فعليه الكفارة، وهي مفصلة في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُظُهِرُونَ مِن نِسَآهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَآسًا تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُظُهِرُونَ مِن نِسَآهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَآسًا فَي وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ فَمَن لّم يَجَدُ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مَن قَبْلِ أَن يَتَمَآسًا فَمَن لّم يَسَتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا فَالِكَ لِتُؤْمِنُواْ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ مَن قَبْلِ أَن يَتَمَآسًا فَمَن لّم يَسَتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا فَالِكَ لِتُؤْمِنُواْ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ مَن قَبْلِ أَن يَتَمَآسًا فَمَن لّم يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا فَاللّهَ لِيُعْوَمِنُواْ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَرَسُولِهِ وَيَسُولُهِ وَيَسُولُهِ وَيَسُولُهِ وَيَلْكَنفِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (2).

فالآية الكريمة تدلُ على وجوب الترتيب، فعتق الرقبة أولاً، ثـم الـصيام عنـد عـدم وجود الرقبة، ثم إطعام ستين مسكيناً لمن لم يستطيع الصوم لكبر أو مرض (3).

## الفرع الثالث: كفارة فتل النّفس

قد يكون القتل عمداً، وقد يكون خطأ، ولكلِّ في القرآن حُكمه.

فإذا كان عمداً، فإن القصاص من الجاني بقتله هو الكفّارة لهذا الدّنب العظيم، ولأولياء الميت العفو عن القاتل مجاناً، أو مقابل مال، فستحقون بذلك الدّية، لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى ۗ ٱلْحُرُّ بِٱلْحُرِّ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأُنثَىٰ لِاللَّانْتَىٰ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِبّاعٌ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَنٍ ۗ ذَالِكَ تَخْفِيفٌ بِاللَّانْتَىٰ ۚ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِبّاعٌ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَن ۗ ذَالِكَ تَخْفِيفٌ

<sup>(1)</sup> مغنى الحتاج، ج3، ص 352 -نقل بتصرف-.

<sup>(2)</sup> سورة المجادلة/ 3، 4، وانظر تفسيرها في القرطبي، ج 17، ص 280.

<sup>(3)</sup> انظر أحكام الظّهار وكفارته في كل من: منتهى الإرادات، ج2، ص 324، ص 327، مغني المحتاج، ج 3، ص 352-366، بدائع الصنائع، ج5، ص 95، وما بعدها.

مِّن رَّبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ ۗ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (1). فالعفو أن يقبل الولي الدّية في القتل العمد (2) فيكون تقدير المعنى: فإذا عفا ولي المقتول في حقه في القصاص وقبل بأخذ الدّية، فعليه أن يطالب القاتل بحقه بالمعروف، وعلى القاتل أن يؤدي الواجب الذي عليه بإحسان.

والدّية الواجبة يصفها الفقهاء بأنها مغلظة، فهي مائة من الإبل<sup>(3)</sup>، واجبة على الجانى نفسه دون مساعدة أقاربه، وفوراً دون تأجيل.

أمّا إذا كان القتل خطأ، فإنّه لا يخلو من ثلاث حالات (4)، أوّلها أن يكون المقتول مُسلماً في بلاد المسلمين، فتجب الدّية لأهل الميّت، وهي مخففة في شروطها مقارنة مع دية القتل العمد، فتدفع على مدار ثلاث سنوات، ويتحملها أقارب القاتل، مع وجوب الكفارة على القاتل.

والحالة الثانية أن يكون المقتول مُسلماً في بلاد الكفار، والقاتل لا يعلم بإسلامه، فلا دية على القاتل، وإنما تجب عليه الكفارة، أمّا الثالثة فأن يكون المقتول من المعاهدين أو من أهل الدّمة فتجب الكفّارة والدّية، إلا أن دية المقتول من غير المسلمين أقل من دية المقتول إذا كان مسلماً (5)، وإذا تعذر وجود الإبل، تُدفع الدية ألف دينار في قتل المسلم (6)، وعند البعض أن الإبل على أهل الإبل، والذهب على أهل المدن.

والدّليل على حُكم القتل الخطأ بأنواعه قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَعًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةً إِلَى أَهْلِهِ ٓ إِلَّا أَن

<sup>(1)</sup> سورة البقرة/ 178، وانظر أحكام الآية في أحكام القرآن للجصاص، ج1، ص 186.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> القرطبي، ج2، ص 244.

<sup>3</sup> تختلف نوعيّة الإبل وأعمارها حسب نوع القتل من حيث العمد والخطأ، وهي مُفصلة في كتب الفقه، انظر مثلاً: المغـني، ج7، ص 764، وما بعدها، كفاية الأخيار، ص 453 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> انظر أحكام القتل خطأ في كل من: أحكام القرآن للجصاص، ج3، ص 193، وما بعدها، المغني، ج7، ص 651 وما بعدها.

<sup>(5)</sup> كفاية الأخيار، ص 463.

<sup>(6)</sup> المغنى، ج7، ص 759، وكفاية الأخيار، ص 461–462.

يَصَّدَّقُوا أَ فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوِّ لَّكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوِّ لَّكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ مُّؤْمِنَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَقُ فَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةً إِلَىٰ أَهْلِهِ، وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾(1).

## الفرع الرابع كفّارة الصيّد للمحرم

إذا صاد المُحرم ما يؤكل من صيد البرِّ متعمِّداً فمات الصيِّد، لـزم المحـرم الكفّـارة، وتجب كفارة لكلِّ صيدٍ، فلو صاد صيدين في مرةٍ واحدةٍ لزمته كفارتان<sup>(2)</sup>.

وتفصيل كفّارة الصيد تظهر في قوله تعالى: ﴿ يَتأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ۖ وَمَن قَتَلَهُ مِن قَتَلَهُ مِن قَتَلَهُ مِن قَتَلَهُ مِن قَتَلَهُ مِن النَّعَمِ مَحُكُمُ بِهِ وَ ذَوَا عَدْلِ مِن النَّعَمِ مَحُكُمُ بِهِ وَوَا عَدْلِ مِن النَّعَمِ مَحُكُمُ بِهِ وَوَا عَدْلِ مِن النَّعَمِ مَحُكُمُ هَدْيًا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّرَةٌ طَعَامُ مَسَلِكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَالِكَ صِيَامًا لِيَدُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ وَمَن عَادَ فَيَنتَقِمُ ٱللهُ مِنْهُ وَاللّهُ عَزِيزٌ ذُو انتِقَامٍ ﴾(3).

والصيد إما أن يكون مثلياً فيجب مثله في الخلقة والصورة، وليس نفسُ جنسه، يـدلُ على ذلك قضاء رسول الله في قتل الضبع بكبش<sup>(4)</sup>، وقضاء الصحابة في الظبي بشاة، وإذا لم يكن الصيد مثلياً حكم رجلان عدلان خبيران في تقدير قيمة الصيد، فيُخرج الححرم القيمة ويوزعها على مساكين الحرم بالتساوي، تماماً كما يوزع الهدي أو بدل قتل الصيد المثليّ على مساكين الحرم بالتساوي مع ملاحظة التخيير في الموضوع، فلا يجبر المحرم على الهدي ابتداءً

<sup>(1)</sup> سورة النساء/ 92، وانظر تفسيرها وأحكامها الفقهية في القرطبي، ج5، ص 314-327.

<sup>(2)</sup> المغنى، ج3، ص 496.

<sup>(3)</sup> سورة المائدة/ 95، وانظر تفسيرها وأحكامها الفقهية في القرطبي، ج6، ص 310 وما بعدها.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> كفاية الأخيار، ص 228.

حتى لو كان الصيد مثلياً، فإمّا أن ينحر الهدي أو يتصدّق على المساكين بقيمة ما قتل من الصيد، أو أن يصوم عن طعام كل مسكين يوماً (1).

# لا فمطلب لا لثنا في

#### الفداء

وهي -كما سبق- ما يُقدّم لله جبراً عن النقص أو التقصير في العبادة، والفديـة الــــي ورد ذكرها في القرآن هي في عبادتي الصوم والحج.

### الفرع الأول: فدية الإفطار في رمضان

إذا وجد المسلم مشقة شديدة في الصيام يترتب عليها هلاك -ولو بغلبة الظن- جاز له الإفطار ولا إثم عليه، وذلك كالمصاب ببعض الأمراض التي تزيد بالصيام، وكالشخص الطاعن في السنن.

وإذا أفطر المسلم بعذر لا يرجى زواله -كما في المثالين السابقين- وجب عليه دفع الفدية، وهي إطعام مسكين عن كلِّ يوم لقوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَدِّيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ (2)، ومعنى الآية أنهم يطيقون الصيّام بصعوبة بالغة، فهم في حكم الذين لا يطيقون، فعليهم الفدية دون القضاء.

<sup>1)</sup> منتهى الإرادات، ج1، ص 260.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة البقرة/ 184.

وقد ألحق الفقهاء في حكم وجوب الفدية -إضافة لقضاء الصيام- كُلاً من الحامل إذا أفطرت خشية قِلَّة اللبن للرضيع، أما إذا أفطرت خوفاً على جنينها، والمرضع إذا أفطرت خشية قِلَّة اللبن للرضيع، أما إذا أفطرت خوفاً على نفسيهما فعليهما القضاء دون الفدية (1).

#### الفرع الثاني: فدية الحج

رتب القرآن فدية على أكثر من موقف يتعرض له الحاج يؤدي إلى عدم أداء المناسك على الوجه الأمثل.

فإذا أحصر الحاج فلم يتمكن من دخول مكة وهو مُحرم بسبب الخوف أو العجز أو المرض، وجب عليه الهدي مما تيسّر من الإبل أو البقر أو الغنم، وتجزئ الناقة عن سبعة والبقرة عن سبعة والشاة عن واحد<sup>(2)</sup>.

وإذا اضطر المحرم لحلق رأسه بسبب المرض أو الجراح جاز له أن يحلق، ويذبح بدل ذلك شاة أو يطعم ستة مساكين لكل واحد نصف صاع من تمر أو يصوم ثلاثة أيام، وكل ذلك على التخيير (3)، وتقليم الأظافر ولبس المخيط واستعمال الطّيب، وغير ذلك من محظورات الإحرام تأخذ حُكم الحلق (4).

وعند اختيار التمتّع في الحج، وهو التحلّل بعد العمرة وقبل الحج، يجب الهدي على الحاجّ، فإن لم يجد صام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع إلى أهله، ويعتبر ترك الإحرام من الميقات، وعدم الميت بمزدلفة، وأيّ ترك للمناسك كالتمتع في وجوب الفدية (5).

وأحكام الإحصار والحلق والتمتع،، ورد تشريعها في قوله تعالى: ﴿ وَأَتِمُّواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ۚ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدِي ۗ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَىٰ يَبْلُغَ ٱلْهَدْيُ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ ۚ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدِي ۗ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَىٰ يَبْلُغَ ٱلْهَدْيُ

<sup>(1)</sup> انظر تفاصيل فدية الصيّام في كل من: مغني الحتاج، ج1، ص 439-440، كفاية الأخيار، ص 205-206.

<sup>(2)</sup> أحكام القرآن للجصاص، ج1، ص 120-121.

<sup>(3)</sup> المغنى، ج3، ص 227.

<sup>(4)</sup> كفاية الأخيار، ج3، ص 227.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> مغنى المحتاج، ج1، ص 533.

عَجِلَّهُ وَ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ بِهِ َ أُذَى مِّن رَّأْسِهِ فَفِدْ يَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ فَا اللهِ وَاللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَن لَمْ يَجُدُ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَمَن لَمْ يَجُدُ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيْامٍ فِي الْخَبِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُم أُ يَلْكُ عَشَرَةٌ كَامِلَة أُ ذَٰ لِكَ لِمَن لَمْ يَكُن أَهْلُهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَن اللهَ مَديدُ الْعِقَابِ ) (1).

ويتضح من العرض السابق لأحكام الكفّارات والفداء في القرآن عظيم الفائدة الاقتصادية التي يجنيها الفقراء والعبيد من جراء وجوب الكفارات والفداء، حيث يستفيد المساكين من نحر الهدي وتوزيعه عليهم، وكذلك من إطعامهم وكسوتهم، كما يستفيد العبيد من تحريرهم لأن ذلك يوجب دفع مبلغ من المال لأسيادهم، أو التنازل عن قيمتهم إن كانوا مملوكين لمن وجبت عليه الكفّارة أو الفدية.

ومن بدهيات القول، أن القرآن لا يطلب من المسلمين فعل المدّنوب التي توجب الكفارة، أو التقصير الذي يوجب الفدية، ولكن إذا فعل المسلم ذلك، فإن القرآن يُرتِّب عليه نتيجة تختلف باختلاف سببها ولكنها في النهاية نتيجة تفيد الصالح العام دينياً واقتصادياً.

أما الفائدة الدينية، فهي أن المذنب يستغفر ربه بتقديم الكفارة المترتبة على معصيته، والفدية المترتبة على تقصيره وعدم إتقانه أداء العبادات، فيتقرب المجتمع بكليته إلى الله سبحانه بالإستغفار، فيكون أقرب إلى رحمة الله واستجابة الدعاء.

وتجدر الإشارة إلى أن موجبات الكفارات والفداء ليست اختيارية على إطلاقها، فالقاتل المخطئ لا يُعاقب معاقبة القاتل المتعمد لقوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا فَالقاتل المخطئ لا يُعاقب معاقبة القاتل المتعمد لقوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَلِكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ (2) نهو يُعاقب في الدنيا على تقصيره في الحيطة والحذر، وعدم أخذه بالأسباب التي تؤدي إلى المحافظة على أرواح الناس، وتكون هذه العقوبة بالكفارة والفدية، والمريض الذي لا يرجى شفاؤه وكبير السن لم يرتكبا ذنباً ولا حتى

<sup>(1)</sup> سورة البقرة/ 196، وانظر تفسير الآية وأحكامها الفقهية في الكشاف، ج1، ص 344-345.

<sup>(2)</sup> سورة الأحزاب/ 5.

خطأ، ومع ذلك، فإن القرآن أوجب عليهما الفدية لحكمة يعلمها الله سبحانه وتعالى، وقد تكون هذه الحكمة هي تعظيم شعائر الله وخاصة الصيام والحج والعبادات، فيجب جبر النقص في أدائها سواء أكان سببه اختيارياً أم جبرياً.

وأما الفائدة الاقتصادية فهي إعادة توزيع الثروة بشكل متقطع غير دوري يستفيد منه المحتاجون وهم العبيد والفقراء، إلا في حالة قتل النفس، فيكون المستفيد هم أولياء المقتول.

والملاحظة الأخيرة هي تنوع الأسباب التي توجب الكفّارات والفداء، فتشمل المعاملات التي غالباً ما يستخدم فيها اليمين، وقد تؤدي للقتل أحياناً عند الخلاف فيها، والحياة الزوجية التي يُناط الظهار بها، وعبادتي الصيام والحج، والذي توسع الفقهاء في إيجاب الهدي بسبب ترك المناسك وفعل محظورات الإحرام.

وكلّ هذا التنوع في أسباب الفداء والكفارات يزيد من احتمال وقوعها، وبالتالي زيادة الفائدة الاقتصادية للمنتفعين من مصارفها.

#### الخاتمة

بعد هذه الجولة بين آيات القرآن الكريم وعلومه وما فيها من منهج لتحقيق الأمن، يمكن الخروج بعدد من النتائج والتوصيات كما يلي:

- أ- النتائج.
- 1. القرآن الكريم فيه نظام اقتصادي يعالج الملكية والتوزيع وليس فيه علم اقتصاد يهتم بكيفية الإنتاج، فهو يعتبر الإنتاج فكراً بـشرياً يخضع للتجربة والقياس، والـصواب والخطأ، وفي نفس الوقت يحث على الإنتاج والعمل.
- 2. يشترك القرآن في التأصيل لمصادر الأمن مع الأنظمة الأخرى ويشمل ذلك المصادر الاقتصادية والإدارية والعسكرية، ولكنه ينفرد عن بقية الأنظمة باعتماده المصادر الإجتماعية والروحية وسيلة لتحقيق الأمن الاقتصادي.
- 3. يعتمد القرآن المنهج التربوي الأخلاقي في المحافظة على الأمن الاقتصادي، بـدلاً مـن منهج توقيع العقوبة الدنيوية، ويتضح ذلك مـن ترتب العقوبة على الـسرقة وقطع الطريق فقط، وهاتان الجريمتان تمثلان سُدس المعاملات المنهي عنها حيث بلغت في القرآن اثنتا عشرة معاملة.
- 4. تنفرد الدولة بالمسئولية عن ثلاثة بنود فقط في التوزيع ومجالات الأمن، أما البقية الباقية، وعددها عشرون بنداً، فالمسئولية عن تطبيقها مسئولية تضامنية تقع على كاهل الجميع، مما يؤكد الحقيقة السابقة، وهي أن القرآن يعتمد المنهج التربوي الأخلاقي في تطبيق التشريعات التي جاء بها، وكثرة الدعوة إلى الرقابة الذاتية واستشعار التقوى والتعلق بالآخرة أكثر من اعتماده على السلطة وقوة التعاون.
- 5. رغم أن القرآن الكريم كتابُ هداية وإرشاد وليس كتاباً خاصاً بالاقتصاد وفروعه، إلا أنه توسع كثيراً في معالجة النظام الاقتصادي، فالتوجيهات القرآنية ما بين وعظ وتشريع وتصحيح مفاهيم ومواطن عبرة بلغت ستة وسبعين توجيهاً وقد جاءت في أكثر من ثلاثمائة موضع في القرآن.

#### ب- التوصيات.

- 1. تدريب الاقتصاد الإسلامي لطلبة المدارس والجامعات وعدم قصر ذلك على كليات الشريعة والدراسات العليا فقط.
- 2. الزيادة التدريجية للمطلوب حفظه من القرآن الكريم لجميع الطلاب، مع التركيز على طلاب كليات الشريعة بحيث يكون حفظ القرآن الكريم كاملاً شرطاً من شروط التخرج بعد فترة من الزمن.
  - 3. تشجيع الدراسات القرآنية، خاصة ما كان منها علمياً منهجياً.
- 4. اعتماد القرآن الكريم دستوراً للأمة تستمد منه التشريعات بما فيها التشريعات الاقتصادية، ولا يكون ذلك إلا بالحكم بما أنزل الله تعالى.

# قائمة المصادر والمراجع

1. القرآن الكريم.

#### الكريم علوم القرآن الكريم

- أ- كتب التفسير
- 2. باجوده، حسن محمد، الوحدة الموضوعية في سورة يوسف الكليلا، طبعة دار الكتب الحديثة، القاهرة.
  - 3. البغدادي، محمود الألوسي روح المعاني، طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت..
- 4. الخوارزمي، أبو القاسم الزمخشري الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويـل في وجوه التأويل، مجهول دار الطباعة، ط1، عام 1983.
- الدمشقي، إسماعيل بن كثير تفسير القرآن العظيم الشهير بتفسير ابن كثير، مطبعة عيسى الحلبي.
- 6. الشوكاني، محمد بن علي فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، طبعة دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، وأيضاً طبعة دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 7. رضا، محمد رشید تفسیر القرآن الحکیم، الشهیر بتفسیر المنار، دار المعرفة، بـیروت، ط2.
- 8. الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير -جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الشهير بتفسير الطبري، دار المعارف بمصر، عام 1960.
- 9. طهماز، عبد الحميد محمود، الوحي والنبوة والعلم في سورة يوسف، دار القلم، دمشق، ط1.
  - 10. العلمي، عبد الله –مؤتمر تفسير سورة يوسف، دار الفكر، بيروت، ط2، عام 1970.

- 11. القرطبي، أبو عبد الله محمد الجامع لأحكام القرآن، الشهير بتفسير القرطبي، تـصوير عن طبعة دار الكتب المعرية، عام 1993، وطبعة دار الكتب العلمية، بـيروت، عـام 1993م.
  - 12. قطب، سيد -في ظلال القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط7، عام 1971.
  - 13. نوفل، أحمد سورة يوسف: دراسة تحليلية، دار الفرقان-عمان، ط1، عام 1989.

### ب- كتب أحكام القرآن

- 14. البيهقي، أحمد بن الحسين-أحكام القرآن للشافعي تحقيق: عبد الغني عبد الخالق، دار الكتب العلمية، بيروت، عام 1975م.
- 15. الجصاص، أبو بكر، أحكام القرآن، دار الكتاب العربي-بيروت، طبعة مصورة عن الطبعة الأولى لمطبعة الأوقاف الإسلامية.
- 16. ابن العربي، أبو بكر محمد بن عبد الله—أحكام القرآن، تحقيق: محمد علي البجاوي، طبعة دار المعرفة-بيروت.

#### الحديث الشريف وشروحه وتريجه

- 17. الألباني، محمد ناصر الدين- سلسلة الأحاديث الصحيحة، مكتبة المعارف، الرياض، ط2، عام 1987.
- 18. الألباني، محمد ناصر الدين- إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل-المكتب الإسلامي، ط2، عام 1985.
- 19. البخاري، محمد بن إسماعيل -صحيح البخاري، دار الفكر- بيروت، طبعة عام 1981م، وأيضاً: طبعة مؤسسة علوم القرآن، ط3، عام 1987م، تصنيف مصطفى البغا.
- 20. الترمذي، محمد بن عيسى الجامع الصحيح الشهير بسنن الترمذي –، دار الفكر بيروت، ط3، عام 1978.

- 21. ابن حنبل، أحمد -المسند- طبعة دار الفكر.
- 22. السيوطي، جلال الدين سنن النسائي بـشرح الـسيوطي- طبعـة دار إحيـاء الـتراث العربي، بيروت، وأيضاً طبعة دار الفكر، بيروت، ط1.
- 23. العسقلاني، أحمد بن علي ابن حجر فتح الباري بشرح صحيح البخاري، طبعة دار الفكر.
- 24. العيني، أبو محمد محمود بن أحمد، عمدة القاري بشرح صحيح البخاري، مطبعة مصطفى الحلبي، ط1، عام 1972م.
- 25. القشيري، مسلم بن الحجاج صحيح مسلم- طبعة دار إحياء التراث العربي، ط1، وأيضاً طبعة دار الحديث، ط1.
- 26. ابن ماجه سنن ابن ماجه تحقيق وترقيم: محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة المكتبة المعلمية، بيروت.
- 27. النووي، أبو زكريا محيي الدين بن شرف صحيح مسلم بشرح النووي، طبعة مؤسسة مناهل العرفان، بيروت.

## الفقه الإسلامي

#### أ- الفقه الحنفى:

- 28. السرخسي، أبو بكر محمد بن أحمد المبسوط-، طبعة دار المعرفة-بيروت، عام 1973م.
- 29. ابن عابدين -حاشية رد المحتار على الدر المختار الشهير بجاشية ابن عابدين، دار الفكر، ط2.
- 30. الكاساني، أبو بكر بن مسعود- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، مطبعة زكريا علي يوسف، مصر، وأيضاً: دار الكتاب العربي- بيروت، ط2، عام 1982م.

#### ب- الفقه المالكي

- 31. الدردير، أبو البركات- الشرح الصغير على أقرب المسالك إلى مذهب الإمام مالك، دار المعارف، بمصر، عام 1973م.
- 32. العدوي حاشية العدوي على شرح الخرشي لمختصر خليل، طبعة دار صادر-بيروت.
  - 33. الكاندهلوى، محمد أوجز المسالك إلى موطأ مالك، دار الفكر، ط بلا.
- 34. عليش، محمد شرح منح الجليل على مختصر العلامة خليل، طبعة دار صادر-بيروت.

## ج- الفقه الشافعي

- 35. الدمشقي، أبو بكر بن محمد الحسيني -كفاية الأخيار في حل غاية الإختصار- دار الخير، بيروت، ط1، عام 1991م.
- 36. الشربيني، محمد الخطيب -مغني المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج، طبعة دار الفكر-بيروت.
- 37. ابن النقيب، أحمد -عمدة السّالك وعُدّة الناسك، طبعة الشؤون الدينية بدولة قطر، ط1.
- 38. النووي، أبو زكريا محيي الدين بن شرف- روضة الطالبين، تحقيق: عادل أحمد عبد الجواد وعلي محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، وأيضاً: طبعة المكتب الإسلامي، ط2.

## د- الفقه الحنبلي

- 39. البهوتي، منصور بن يونس -كشاف القناع على متن الإقناع، طبعة عالم الكتب بيروت، عام 1983.
  - 40. ابن تيمية، أحمد، مجموع الفتاوى، طبعة دار عالم الكتب.

- 41. الشيباني، عبد القادر الشهير بابن أبي تغلب، نيل المآرب بشرح دليل الطالب- تحقيق محمد سليمان الأشقر، مكتبة الفلاح، ط1، عام 1983م.
- 42. الفتوحي، تقي الدين -الشهير بابن النجار- منتهى الإرادات- تحقيق عبد الغني عبد الخالق، طبعة عالم الكتاب
  - 43. المقدسي، محمد بن عبد الله بن قدامة ، المغنى، مكتبة الرياض الحديثة، عام 1981.

#### هـ- الفقه الظاهري

44. ابن حزم الظاهري - الحلى-، طبعة دار الآفاق الجديدة، بيروت.

#### و- الكتب الفقهية المعاصرة:

- 45. أبو الحاج، أحمد -التمرينات العملية على مسائل الميراث والوصيّة، دار الثقافة العربية-القاهرة، ط1.
  - 46. الخالدي، محمود –زكاة النقود الورقية المعاصرة، مكتبة الرسالة الحديثة، ط1.
  - 47. درادكة، ياسين الميراث في الشريعة الإسلامية مؤسسة الرسالة، ط1، عام 1980.
    - 48. أبو زهرة، محمد -الملكية ونظرية العقد، طبعة دار الفكر العربي.
      - 49. القرضاوي، يوسف فقه الزكاة مؤسسة الرسالة، ط22.

### القواميس والمعاجم

- 50. الإفريقي، جمال الدين بن منظور -لسان العرب-، دار صادر، بيروت، عام 1955.
  - 51. أنيس، إبراهيم وآخرون-المعجم الوسيط، مطبعة مصر، عام 1960م.
  - 52. الجرجاني، على بن محمد -التعريفات- دار الكتب العلمية، بيروت، ط1.
- 53. أبو جيب، سعدي -القاموس الفقهي لغة واصطلاحاً- دار الفكر، ط1، عام1982.
- 54. عبد الباقي، محمد فؤاد المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم مطبعة مناهل العرفان ببروت.

55. الفيروز آبادي، مجد الدين محمد بن يعقـوب -القـاموس الحـيط، طبعـة القـاهرة، عـام 1301هـ.

#### النظام الاقتصادى

- - 57. ابن سلام، أبو عبيد الأموال- ، طبعة المكتبة التجارية الكبرى.
    - 58. الصدر، محمد باقر -اقتصادنا، دار الفكر، بيروت، ط 6.
  - 59. عبده، عيسى، الاقتصاد الإسلامي مدخل ومنهاج دار الإعتصام القاهرة، ط1.
- 60. الكفراوي، عوف، الرقابة المالية في الإسلام، مؤسسة شباب الجامعة، إسكندرية، عام 1983م.
- 61. النبهاني، تقي الدين -النظام الاقتصادي في الإسلام، طبعة بيروت، مجهول دار الطباعة ورقم الطبعة.
- 62. هيكل، عبد العزيز مدخل إلى الاقتصاد الإسلامي– ، دار النهضة العربية، بـيروت، عام 1983م.

### الفكر الاقتصادي الماصر وعلوم الاقتصاد

- 63. إبراهيم، عرفات التهامي النقود والبنوك، مكتبة النصر-طبعة جامعة القاهرة، عام .1991.
- 64. بشر، محمد علي ومحمد الروبي، مقدمة في طرق الإحصاء وتصميم التجارب- دار المعارف بمصر، ط3، عام 1974م.
- 65. تادرس، صبحي وآخرون- مقدمة في علم الاقتصاد، دار الجامعات المصرية، طبعة عام .1978.

- 66. حشيش، عادل -مشكلة الدعم السلعي والأمن الغذائي في مصر، طبعة دار الجامعات المصرية-الإسكندرية.
- 67. حنفي، عبد الغفار، وعبد السلام أبو قحف تنظيم وإدارة الأعمال، طبعة المكتب العربي الحديث، عام 1993م.
- 68. أبو راضي، فتحي مبادئ الإحصاء الإجتماعي- طبعة دار المعارف الجامعية- الإسكندرية.
  - 69. ربيع، حامد -نظرية الأمن القومي العربي، طبعة دار الموقف العربي
- 70. سلامة، سهيل فهد إدارة الوقت، منشورات المنظمة العربية للعلوم الإدارية، عام 1988.
  - 71. شحاته، حسين محاسبة الزكاة- طبعة دار الوفاء بالمنصورة.
  - 72. شرايحه، وديع دراسات في التنمية الاقتصادية، طبعة دار كتابكم، عام 1987.
- 73. شريف، محمود محمد -الاقتصاد في النقود والبنوك، -طبعة دار المطبوعات الجديدة، عام 1970-1971م.
- 74. الشيخ، أبو القاسم نظم الإدارة الهندسية والأمن الصناعي، طبعة جامعة التحدي، لسا، ط1.
  - 75. عبده، عيسى -وضع الربا في البناء الاقتصادي، دار البحوث العلمية، ط1.
- 76. عفر، محمد عبد المنعم ، التنمية والتخطيط وتقويم المشروعات في الاقتصاد الإسلامي، دار الوفاء للطباعة والنشر، المنصورة، ط1، عام 1992.
  - 77. على، عبد المؤمن الإحصاء العملى -طبعة مكتبة الشهباء.
- 78. أبو علي، محمد سلطان محاضرات في اقتصاديات النقود والبنوك، طبعة دار الجامعات المصرية، عام 1972م.
- 79. القرضاوي، يوسف -دور القيم والأخلاق في الاقتصاد الإسلامي- مكتبة وهبة-القاهرة، عام 1995م.
  - 80. القيسي، حميد -مبادئ الاقتصاد السياسي، مطبعة جامعة بغداد، طبعة عام 1974.

- 81. الكساسبة، حمد -الأمن الغذائي وسياسته الاقتصادية في الأردن، طبعة البنك المركزي الأردني.
- 82. المجالي، عبد الهادي -نحو مؤسسة أمن عصرية- طبعة مؤسسة الخدمات العربية- عمان.
  - 83. الحجوب، رفعت -الاقتصاد السياسي، دار النهضة العربية، طبعة عام 1973.
- 84. موسى، حسين ونعيم أبو جمعة- إدارة الإنتاج- مجهول دار الطباعة والنشر، ط2، عـام .1989.
- 85. النجفي، سالم ومحمد القرشي- مقدمة في اقتصاد التنمية-طبعة مديرية دار الكتب للطباعة والنشر، الموصل-العراق.

#### النظام السياسي

- 86. أبو فارس، محمد عبد القادر النظام السياسي في الإسلام، دار الفرقان للنشر للطباعة والنشر، عام 1986م، عمان الأردن.
- 87. الماوردي، أبو الحسن الأحكام السلطانية والولايات الدينية- طبعة دار الكتب العلمية بيروت، عام 1982م.

#### التصوف والرقائق

88. المقدسي، محمد بن عبد الله بن قدامة -مختصر منهاج القاصدين- طبعة مؤسسة الكتب الثقافية.

### الرسائل الجامعية والمجلات والمقالات

- 89. طلفاح، سُهى كنز الأموال وادخارها وأثرها على الحياة الاقتصادية، رسالة ماجستير في الاقتصاد الإسلامي، عام 1991م، مكتبة كلية الشريعة، جامعة اليرموك.
- 90. عبد الله، حسّان الأمن القومي الصهيوني مقال في مجلة الباحث، العدد السادس من السنة الرابعة، عام 1982م ص (121–132).

- 91. مجلة الاقتصاد الإسلامي، العدد (143)، عام 1993م، من مطبوعات بنك دبي الإسلامي.
- 92. مصطفى، محمد سمير -مقال في مجلة الأمن الغذائي العربي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت، ط1.
- 93. نوفل، سمير ، الإعجاز الاقتصادي في سورة يوسف، مقال في مجلة الاقتصاد الإسلامي، عدد (57)، السنة الخامسة/ عام 1986، من مطبوعات بنك دبي الإسلامي، (الصفحات 10-20).